# LAPORAN HASIL PENELITIAN

# "POLA INTERAKSI ANTAR UMAT BERAGAMA DI TOBELO KABUPATEN HALMAHERA UTARA"



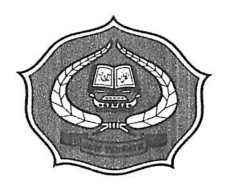
PENELITI

Dr. Ansar Tohe, M.Fil.I

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI TERNATE TAHUN 2017

# LAPORAN HASIL PENELITIAN

# "POLA INTERAKSI ANTAR UMAT BERAGAMA DI TOBELO KABUPATEN HALMAHERA UTARA"



**PENELITI** 

Dr. Ansar Tohe, M.Fil.I

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI TERNATE TAHUN 2017

# LEMBARAN IDENTITAS DAN PENGESAHAN HASIL PENELITIAN

**TAHUN 2017** 

I.a. Judul Penelitian : Pola Interaksi Antar Umat Beragama di Tobelo Kabupaten Halmahera Utara

b. Macam Penelitian

: Terapan

c. Bidang Ilmu

: Kehidupan Keagamaan (Studi Agama)

d. Kategori

: Individu

II. Peneliti

a. Nama

: Dr. Ansar Tohe, M.Fil.

b. Jenis Kelamin

: Laki

c. Pangkat/Gol/NIP

: 1. Pembina (IV/a) 19651107 199403 1 001

d. Jabatan Sekarang

: Lektor Kepala

e. Jurusan

: Fuad / Ushuluddin

f. Lokasi Penelitian

: Tobelo Kabupaten Halmahera Utara

g. Jangka Waktu Penelitian

: 6 (enam) bulan

Ternate, 11 Desember 2017

Mengetahui,

Kepala LP2M IAIN Ternate

Dr. Ansar Tohe, M.Fil. I

NIP. 19651107 199404 1 001

Peneliti

Dr. Ansar Tohe, M.Fil. I

NIP. 19651107 199404 1 001

Mengetahui.

Rektor IAIN Ternate

Dr. Abd Rahman I. Marasabessy, M.Ag

19571221 198703 1 002

# **DAFTAR ISI**

| DAFTAR ISI                                      | i   |
|-------------------------------------------------|-----|
| ABSTRAK                                         | ii  |
| LEMBAR PENGESAHAN                               | iii |
| ABSTRAK                                         | iv  |
| BAB I PENDAHULUAN                               |     |
| A. Latar Belakang                               | 1   |
| B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus         |     |
| C. Rumusan Masalah                              | 8   |
| BAB II KAJIAN PUSTAKA                           |     |
| A. Agama dan Budaya                             | 9   |
| 1. Pengertian Agama                             | 9   |
| 2. Pola dan Karakteristik Agama                 | 15  |
| 3. Fungsi dan Tujuan Agama                      | 17  |
| B. Perspektif Budaya                            | 21  |
| C. Agama dan Interassi Sosial                   | 23  |
| 1. Interaksi Sosial                             | 23  |
| 2. Faktor-faktor dan Ciri-ciri Interaksi Sosial | 25  |
| 3. Perspektif Interaksionisme Simbolik          | 9   |
| BAB III METODOLOGI PENELITIAN                   |     |
| A. Jenis dan Lokasi Penelitian                  | 30  |
| 1. Jenis Penelitian                             | 30  |
| 2. Lokasi Penelitian                            | 31  |
| B. Pendekatan Penelitian                        | 32  |
| C. Sumber Data                                  | 35  |
| D. Teknik Pengumpulan Data                      |     |
| 1. Observasi                                    | 36  |
| 2. Interviw (wawancara)                         | 36  |
| BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN          |     |
| A. Diskripsi Wilayah Penelitian                 | 39  |
| B. Interaksi Sosial                             |     |
| C. Hubungan Agama dan Interaksi Sosial          |     |

| BAB V KESIMPULAN DAN SARAN |                                         |     | ,  |
|----------------------------|-----------------------------------------|-----|----|
| A. KESIMPULAN DAN SARAN    | *************************************** | 75  | :. |
| B. SARAN                   |                                         | .76 |    |
| DAFTAR PUSTAKA             |                                         |     |    |
|                            | :                                       |     |    |
|                            |                                         |     |    |

.

#### Abstrak

Agama lahir dalam upaya membangun kehidupan kemasyrakatan yang membangun peradaban yang tinggi yang mengedepankan nilai dan cita rasa manusiawi. Meskipun tiap agama mempunyai keyakianan tersendiri terhadap Tuhan dan pandangan dunia, oleh karena ketidak samaan letak geograpis, bahasa budaya serta pembawaan dan proses perkembangannya kadang kala mereka sama sama mengklaim bahwa, pada dirinya satu satunya kebenaran. Saat ini berada di globalisasi dan plulalisme, suatu keniscayaan yang harus diterinia diera ini semua persoalan tampil dengan jelas serta beraneka ragam yang harus di hadap pada aliran memberi pengaruh yang besar dan umat manusia, dengan demikian maka interaksi antar satu kelompok ke kelompok lain, dan antar individu degan individu lainnya tidak bisa di elakan lagi dalam hal ini interaksi antar umamat beragama persfektif interaksionis simbolik

Hubungan antar umat beragama di pengaruhi oleh sekurang kurang nya dua faktor : internal dan eksternal. Internal muncul dari dalam masyrakat yang meliputi ada kesadaran bersama untuk melakukan hubungan kemampuan memahami setiap

realitas sehingga mereka harus melakukan hubungan serta bagaimana setiap orang mampu membentuk hubungan yang ada dan sebuah pola hubungan. Sedangkan faktor eksternal muncul dari luar masyrakat dan terkait degan perubahan masyarakat dan lingkungan yang di hadapi.

Dalam penelitian ini penulis mengunakan metode observasi, interview, dokumentasi dan pendekatan teologis penulis mencoba mengangkat persoalan pola interaksi antar umat beragama di Tobelo Kabupaten Halmahera Utara di suatu daerah berbagai macam agama Islam. Katolik, Kristen, Buddha yang mempunyai karakter budaya yang berbeda. Ditengah tengah sekarang kampong yang bersifat, kultural kehidupan yang harmonis susah untuk mendapatkannya, di Sorowajan terinteraksi kenyataan yang terbuka antar Agama antar agama dan kompleks tidaknya tidak terjadi perbedaan berdasarkan di atas, skripsi ini mencoba menguraikan dan menjelaskan pola hubungan yang ter jadi dan faktorfaktornya Pola interaksi yang terjadi di Sorowajan toleransi, kerjasama, dialog, dan kerja bakti, saling menghargai, sifatnya terbuka terhadap perbedaan

Pendekatan hidup bersama dengan mengedepankan kesukuan bukan sesuatu yang tanpa masalah. Pada sisi yang lain identitas tersebut menjadikan masing-masing pihak merasa sebagai pemilik yang sah dari tradisi masyarakat asli Halmahera Utara. Akibat dari hal ini adalah dalam beberapa peristiwa yang terjadi pada kehidupan masyarakat identitas tersebut dijadikan sebagai simbol tertentu dalam menghadapi sesama suku yang berbeda agama.

#### BAB I

# **PENDAHULUAN**

## A. Latar Belakang

Interaksi merupakan sesuatu yang tidak dapat dihindari atau ditolak keberadannya, mau tidak mau itu terjadi pada siapa pun. Interaksi menyangkut berbagai aspek kerukunan umat manusia seperti suku bangsa, adat istiadat. Salah satu fungsi agama ialah memupuk tali persaudaraan umat manusia yang bercerai berai. Kerukunan sebagai fakta hanya terdapat pada umat pemeluk agama yang sama, sebaliknya perbenturan yang banyak terjadi antar golongan pemeluk agama yang berlain tidak sedikit menodai lembaran-lembaran sejarah. Keadaan ini tentu saja menjadi penyebab utama adanya saling tuduh dalam kehidupan bermasyarakat yang di sebabkan adanya perbedaan iman, di samping itu, faktor suku, ras, perbedaan budaya juga turut memainkan peran yang tidak kecil, dalam hal ini. bahkan sebenarnya mendidik watak kera gaman sejak usia dini adalah fase penting dalam pertumbuhan anak.

Indonesia merupakan negara yang majemuk. Kemajemukannya Itu di tandai dengan berbagai perbedaan seperti perbedaan sosial, politik, suku bangsa, adat istiadat dan agama. Perbedaan agama serta aliran dalam suatu agama sering menimbulkan hubungan yang tidak baik antara sesama warga dari suatu kelompok masyarakat. Bahka agama menjadi penyebab adanya konflik dan peperangan oleh karena itu pembinaan sikap toleransi di antara umat beragama memang sangat diperlukan. Perwujudan toleransi dalam pergaulan hidup antar umat beragama

direalisasikan dengan cara, *pertama* setiap penganut agama mengakui eksistensi agama-agama lain dan menghormati segala hak asasi penganutnya. *Kedua*dalam pergaulan bermasyarakat, setiap golongan umat beragama menampakkan sikap saling mengerti, menghormati dan menghargai.

Konflik adalah kekuatan jika dikelolah dengan dengan baik, jika tidak dikelolah dan memenag secara sistimatis akan menjadi bom waktu yang menghancurkan sendi-sendi kehidupan masyakatat dan Fasilitas Pemerintah. Kronologis konflik di Maluku Utara paling tidak merupakan bias dari konflik Ambon, apabila dikaitkan dengan kedatangan pengungsi dari Ambon Provinsi Maluku Utara. Tanda-tanda pecahnya konflik di mulai dari peristiwa antara pemuda desa Talaga dan desa Bataka di kecamatan Ibu Halmahera Barat. Walaupun dapat di selesaikan oleh kepala desa dan tokoh masyarakat, namun secara keseluruhan perpecahan tidak signifikan untuk meredam isu konflik kerena peristiwa itu kemudian berubah menjadi kerusuhan yang bersifat massive di 4aluku Utara.

Awal konflik di Maluku Utara pertama kali dimulai diwilayah (Kao- Malifut) pulau Halmahera Utara kemudian meluas ke wilayah pulau Tidore, Ternate, daratan Halmahera lainnya, Morotai dan kepulauan Sula. Rentang waktu konflik di Maluku Utara terbilang singkat mulai dari Agustus 1999 sampai Juni 2001, namun mengakibatkan korban jiwa yang banyak yaitu 2.410 jiwa dan kerugian material tidak terhitung jumlahnya. Kemudian konflik dahsyat di Tobelo, Galela dan Jailolo pada

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>M. Junaidi, Sejarah konflik dan perdamaian di Maluku Utara; Refleksi terhadap sejarah Moloku Kie Raha (Ternate: tt.), h. 222.

tanggal 26 desember 1999 - 7 Januari 2000, beberapa ratus orang yang terbunuh dan jumlah korban cukup banyak di perkirakan sekitar 2000 jiwa.<sup>2</sup>

Negara tidak hanya melingdungi dan memberi kebebasan dalam kehidupan beragama tetapi juga memberi peluang dan dorongan kepada pemeluk untuk mengembangkan internal agama masing-masing tanpa mempengaruhi agama dan kepercayaan lainnya. Masyarakat Indonesia tetap mengakui kemajemukan dan pluralitas dari beraneka ragam suku, budaya dan agama memiliki tantangan yang sangat berat untuk penciptakan pesatuan dan kesatuan bangsa, tetap dalam kerangka falsalah "Bhineka Tunggal Ika" satu bangsa, satu bahasa, satu Negara dan satu ideologi, maka persatuan dan kesatuan dapat terwujud.

Bangsa Indonesia adalah bangsa yang religius, hal ini dapat dibuktikan dari latar belakang sejarah bangsa Indonesia, yang senantiasa mempercayai adanya Tuhan Yang Maha Esa yang termaktup dalam Falsafah Pancasila. Sikap beragama itu dapat tercermin dalam pembukaan Undang-undang Dasar 1945 pasal 29 yang menyatakan bahwa Negara menjamin kemerdakaan tiap-tiap penduduk untuk memeluk Agamanya masing-masing dan beribadah menurut Agama dan kepercayaannya itu.

Interaksi adalah merupakan sesuatu yang tidak dapat dihindari keberadaannya, mau tidak mau hal ini terjadi pada siapa pun. Interaksi menyangkut aspek keagamaan umat manusia seperti suku bangsa, adan adat istiadat. Karena salah

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Jacques Bertrand. Nasionalisme dan Konflik Etnis di Indonesia (Yogyakarta: Ombak, 2012), h. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Pancasila sebagai Idologi dapat mempersatukan kita secara politis, dapat mewakili dan menyaring berbagai kepentingan, mengandung pluralisme agama, dan dapat menjamin kebebasan beragama. Lihat A. Ubaidillah dkk, *Pendidikan Kewargaan Demograsi, HAM & Masyarakat Madani* (Jakarta : IAIN Jakarta Press, 2000), h. 22.

potensi penguatan bangsa, namun pihak lain justru menjadi faktor disentegratif bangsa itu sendiri. Jika tidak dimenagement dengan baik atau dikelola secara tepat dan benar akan melahir disentegrasi dan perpecahan Bangsa, terutama dalam bidang pembangun Agama. Perbedan agama dan budaya melahirkan suatu kekuatan energi positif untuk mempersatukan bangsa saling toleransi bukan melahirkan sikap intoleransi. "Sebab perbedaan merupakan perekat bangsa terbesar yang patut dihargai dan di hormati", <sup>5</sup> bukan sebaliknya perbedaan melahirkan potensi konflik yang akan melemahkan sendi-sendi kehidupan masyarakat bangsa dan Negara.

Disisi lain, pluralitas budaya dan agama dalam kehidupan beragama, selain dapat menimbulkan dinamika kehidupan juga dapat menimbulkan permasalahan yang berhubungan dengan kerukunan hidup beragama. Apalagi keadaan tersebut lebih dipertajam lagi oleh faktor sosial, ekonomi, budaya dan politik atau sebaliknya gangguan terhadap kerukunan hidup beragama merupakan dampak atau digerakan sebagai alat untuk mencapai tujuan tertentu. Jika keadaan tersebut dibiarkan berlarut-larut dapat menimbulkan kerusakan masyarakat, mengganggu kehidupan kerukunan hidup beragama dan tatanan kehidupan sosial masyarakat. Pada intinya mengganggu stabilitas pembangunan daerah maupun nasional dan mengancam persatuan dan kesatuan bangsa.

Sikap eksklusifisme-teologis perlu dihindari dan sikap merasa paling benar dan urgensi teologis yang memandang agama lain sesat, juga harus dihindari. Akan tetapi pemahaman masyarakat terhadap simbol-simbol agama sangat berbeda-beda

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Yusuf Kalla, (Hetline Metro TV, 22 -10-2016).

dan berfariasi sesuai dengan tingkat pemahaman penganut agama masing-masing. Klaim eksklusif merupakan penegasan identitas suatu kelompok agama yang berbeda dengan kelompok agama lain dan cenderung menyatakan agama lain salah.

Salah satu faktor yang mempengaruhi kehidupan beragama adalah persoalan sosial ekonomi, politik,budaya ,ras dan agama. Seringkali agama dipakai sebagai alat kekuasaan. Faktor yang lain adalah bagaimana pemeluk agama memahami ajaran agamanya dalam hubungannya dengan agama lain. Kekerasan dalam bentuk kerusuhan antar kelompok mengatasnamakan agama seringkali melibatkan prasangka kepada pemeluk agama lain. Misalnya, banyak kekerasan antar kelompok dipicu oleh sesuatu yang tidak ada urusan dengan agama namun pelaku atau korban adalah pemeluk agama tertentu. Karena adanya prasangka agama, pemeluk agama tersebut merasa wajib untuk menghalalkan tindak kekerasan terhadap pemeluk agama lain.

Beberapa faktor tersebut (sosial ekonomi, politik, suku dan agama) adalah sumber perbedaan utama yang jika ditonjolkan secara berlebihan dapat menimbulkan kekerasan.Bercer in kepada kasus-kasus kerusuhan sosial yang terjadi di Indonesia, dapat disimpulkan bahwa jika hanya satu perbedaan yang ditonjolkan belum dapat menghasilkan kerusuhan sosial dalam skala luas.

Tobelo adalah sebuah kota kecamatan penting di Maluku Utara. Kota ini merupakan daerah pertumbuhan ekonomi baru serta menjadi andalan dari beberapa kecamatan disekitarnya. Di daerah ini, sentral ekonomi dan perdagangan dipusatkan, sehingga tidak mengherankan daerah ini tumbuh pesat dengan beragam etnis dan kultur. Berbagai lapisan masyarakat dari berbagai daerah berada di kota kecil ini.

Oleh karena itu, tindakan -tindakan barbarian menjadi kebanggaan karena di lakukan atas nama Tuhan. Prinsip dasar keselamatan antara masing-masing pemeluk agama menjadi senjata mematikan bagi tercapainya solidaritas bersama. Pada masamasa awal . klaim sejarah keselamatan yang eklusif dianggap wajar dan merupakan instrumen yang efektif untuk menegaskan identitas diri.

Masyarakat Tobelo Halmahera Utara tetap mengakui pluralitas dan beraneka ragam suku, budaya dan Agama memiliki tantangan yang sangat berat untuk menciptakan persatuan dan kesatuan bangsa, tetapi dengan falsafah "Bhineka Tunggal Ika" satu bangsa, satu bahasa, satu Negara dan satu ideologi, maka persatuan dan kesatuan dapat terwujud. Dan tetap tercipta kerukunan dalam masyarakat Moluku Kieraha dengan semboyang "Morimoi ngone faturu" atau falsafah "Hibuah Lama" sebagai simbol kearifan local (local wisdom), tetap dalam bingkai Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).

Halmahera Utara (Tobelo) adalah bagian dari Bangsa Indonesia tetap mengakui pluralitas dari beraneka ragam suku, budaya dan Agama memiliki tantangan yang sangat berat untuk menciptakan persatuan dan kesatuan bangsa, tetap dengan falsafah "Bhineka Tunggal Ika" satu bangsa, satu bahasa, satu Negara dan satu ideologi, maka persatuan dan kesatuan dapat terwujud. Untuk itu upaya pembinaan kehidupan beragama diarahkan agar dapat terpelihara kemurnian Agama, tumbuhnya kerukunan dinamis, serta terpelihara persatuan dan kesatuan bangsa dalam rangka membangun, mengamankan dan melestarikan Negara Republik Indonesia yang berdasarkan pancasila dan Undang-undang Dasar 1945, serta

keutuhan NKRI. Berangkat dari uraian diatas maka peneliti mengambil judul penelitian tentag" Pola Interaksi antar umat beragama sebelum terjadi konflik dan sesudah terjadi konflik di Tobelo Kabupaten Halmahera Utara.

# B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

Penelitian ini terfokus di Tobelo Kabupaten Halamahera Utara, yang menjadi fakus Penelitianini adalah analisis deskriptif terhadap Pola Interaksi antar umat sebelum konflik dan sesudah konflik. Adapun menjadi deskripsi Fokus penelitian ini dapat di jabarkan sebagai berikut: Latar belakang Pola Interaksi Umat Beragama sebelum konflik dan sesudah konlik di Halmahera Tobelo, dan Hubungan antar umat beragama berbasis buday alokal di Halmahera Utara.

# C. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang masalah tersebut maka dibawah ini dapat dirumusakan masalah dalam penelitian ini sebagai berikut : Bagaimana pola interaksi antar umat beragama ini di tobelo kabupataen Halmahera utara sesudah terjadi Konflik?

#### BAB II

### KAJIAN PUSTAKA

# A. Agama dan Budaya

# 1. Pengertian Agama

Agama adalah persoalan yang menyelidiki tentang pengertian apa yang dimaksud atau yang dikehendaki oleh agama, sedangkan persoalan tentang gambaran proses kerja agama (pelaksanaan ajaran agama) lebih berada dalam pengertian yang fungsional. Atau, dengan kata lain yang pertama lebih menekankan aspek das sollen (apa yang seharusnya muncul dari) agama, sementara yang terakhir menekankan aspek das sein-nya (apa yang senyatanya muncul secara empiris dalam sikap keberagamaan). Memang tidak dapat dipungkiri, bahwa secara idealitas keseluruhan agama mengajarkan pemeluknya untuk mencintai sesama manusia sebagai manifestasi iman kepada Tuhan.

Dalam masyarakat Indonesia selain dari kata agama juga di kenal pula kata din dari bahasa Arab dan kata religi dari Bahasa Eropa. Untuk merunut secara sistematik pengertian tentang agama, deskripsi kebahasaan etymology dan istilah terminology perlu dikemukakan. Meskipun pada hakikatnya kedua aspek penjabaran tersebut tidak memiliki titik persamaan, akan tetapi untuk menegaskan makna komunal dari agama kedua aspek tersebut perlu dirincikan. Pada wilayah kebahasaan – Bahasa Indonesia pada umumnya – Dadang Kahmad menjelaskan bahwa kata

Harun Nas non, Islam Ditinjau dari Berhagai Aspeknya, Jilid I, Jakarta: UI-Press, 2010, h.1.

"agama" berasal dari Bahasa Sansekerta yang artinya *tidak kacau*. Pemaknaan ini mengacu kepada pengungkapan dua akar suku kata dalam agama; *a* tidak dan *gama* kacau. Penggabungan kedua makna kebahasaan dari kata agama di atas memiliki transparansi logis bahwa agama diwujudkan untuk mengentaskan manusia dari carutmarutnya kehidupan.

Dadang Kahmad menjelaskan kata agama dipandang dari sudut kebahasaan Arab dikenal dengan sebutan al-din dan al-millah. Adapun kata al-din dengan dasar pengertiannya sebagai agama memiliki tendensi nama yang bersifat umum. Pemaknaan di dalamnya tidak ditunjukan kepada salah satu agama; ia adalah nama untuk setiap kepercayaan yang ada di dunia. Pada penjelasan lain agama al-din dalam kamus al-Munjid fi al- lughati wa al-A'laam dijelaskan sebagai ketaatan, ketertundukan, adat istiadat, aliran atau madzhab, dan nama yang ditujukan kepada semua hal yang menghambakan dirinya kepada Allah.

Pada umumnya agama dapat didefenisikan, sebagai seperangkat aturan dan peraturan yan mengatur aturan dan peraturan yang mengatur hubungan manusia dengan dunia gaib khususnya dengan Tuhan, mengatur hubungan manusia dengan manusia lainnya, dan mengatur hubungan manusia dengan lingkungannya. Menurut Harun Nasution, agama adalah suatu sistem kepercayaan dan tingkah laku yang

Dadang Kahmad, Sosiologi Agama, hl.13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Dadang Kahmad, Sosiologi Agama, (Bandung: Rosda Karya, 2002), hl.13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Al-Yasu'l Bulis, al-Munjidu fi al-Lughati wa al-A'laam, (Beirut: Dar Masyriq, 2005), hl.231.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Bandingkan J. Divi Narwoko & Bagong Suyanto, (ed), Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2004, h. 248.

berasal dari kekuatan gaib.<sup>6</sup> Demikian juga menurut Asy-Syahrastani, agama ialah kekuatan dan kepatuhan yang kadang diartikan sebagai pembalasan dan perhitungan (amal perbuatan diakhirat).<sup>7</sup> Dalam defenisi tersebut, sebenarnya agama dilihat sebagai teks atau doktrin, sehingga keterlibatan manusia sebagai pendukung atau penganut agama tersebut didak tampak tercakup didalammya. Sihingga manusia tidak intervensi dalam meyakini sebuah kebenaran atau keakinan yang di miliki bersumber dari Tuhan dan bukan di pengaruhi oleh kelompok individu atau suatu masyarkat dalam lingkungan maka relasi antara sesama pemeluk agama tetap terjaga.<sup>8</sup>

Agama, secara mendasar dan umum, dapat didefinisikan sebagai seperangkat aturan dan peraturan yang yang mengatur hubungan manusia dengan dunia gaib khususnya dengan tuhannya, mengatur hubungan manusia dengan manusia lainya, dan mengatur hubungan manusia dengan lingkungannya. Dalam definisi tersebut, sebenarnya, agama dilihat sebagai pendukung atau penganut agama tersebut tidak tampak tercakup di dalamnya. Itulah sebenarnya, masalah-masalah yang berkenaan dengan kehidupan keagamaan baik individu maupun kelompok atau masyarakat, pengetahuan, dan keyakinan keagamaan yang berbeda dari pengetahuan dan keyakinan lainnya yang dipunyai manusia, peranan keyakinan keagamaan terhadap

<sup>&</sup>quot;Lihat Ibid, Harun Nasution, h. 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Lihat M. Ali Imran, Sejarah terlengkap Agama-Agama Dunia, Yogyakarta, IRCISoD, 2015,

h 11

\*J. Dwi Narwako & Bagon Suyanto (ed), Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan, Cet.V.

Jakarta: Kencana Penada Media Group, 2011, 248.

kehidupan duniawi dan sebaliknya, dan kelestarian serta perubahan-perubahan keyakinan kengamaan yang dipunyai manusia, tidak tercakup dalam definisi di atas (Robertson, 1994)

Secara lebih khusus, dengan memerhatikan masalah-masalah yang dikemukakan di atas, agama dapat didefinisikan sebagai suatu sistem keyakinan yang dianut dan tindakan-tindakan yang diwujudkan oleh suatu kelompok atau masyarakat dalam menginterpretasi dan memberi respons terhadap apa yang dirasakan dan diyakini sebagai gaib dan suci. Sebagai suatu sistem keyakinan, agama berbeda dari sistem-sistem keyakinan atau isme-isme lainnya, karena landasan keyakinan keagamaan adalah pada konsep suci (sacred) yang dibedakan dari, atau dipertentangkan dengan, yang duniawi (profance), dan pada yang gaib atau supranatural (supernatural) yang menjadi lawan dari hukum-hukum alamiah (natural).

Beberapa tingkatan penghambaan yang harus dilakukan manusia dengan wadah keagamaan menjadi nilai dasar bahwa agama merupakan perkara yang abstrak. Kepercayaan kepada Tuhan sebagai realitas tertinggi adalah keniscayaan yang harus diapresiasikan oleh para pemeluk suatu agama. Senada dengan pendapat ini Max Muller<sup>9</sup> menegaskan bahwa pengertian tentang agama merupakan persepsi

Pernyataan ini ditegaskan oleh Adnan Aslan dalam satu karya disertasi doktoralnya. Lebih lanjut baca; Adnan Aslan , *Phiralisme Agama dalam Filsafat Islam dan Kristen Seyyed Hossein Nasr-John Hick, terj., Syahri A. Tanjung,* (Bandung: Alifya, 2004), hl.42.

tentang yang tak terbatas dan segala manifestasi di dalamnya dapat mempengaruhi karakter moral manusia.

Clifford Geertz menegaskan bahwa agama merupakan sebuah sistem simbolsimbol yang berlaku untuk menetapkan suasana hati dan motivasi-motivasi yang
kuat, yang meresapi, dan yang tahan lama dalam diri manusia dengan merumuskan
konsep-konsep mengenai suatu tatanan umum eksistensi dan membungkus konsepkonsep ini dengan semacam pancaran faktualitas, sehingga suasana hati dan
motivasi-motivasi itu tampak realistis. 10 Lebih jauh Geertz mengungkapkan bahwa
agama sebagai seperangkat bentuk dan tindakan simbolik yang menghubungkan
manusia dengan kondisi-kondisi eksistensinya yang lebih tinggi. 11 Yang
dimaksudkan adalah Tuhan pencipta alam raya dan manusia sebagai homo
relegiusitas yang tinggi dan berkembang.

Kehadiran agama bagi setiap individu merupakan misteri yang tidak dapat dirumuskan secara detail dan transparan. Kenyataan ini tentunya dapat dirasakan pada kehadiran yang bernilai spritual. Dari sebagian alasan inilah melihat agama pada aspek definitif akan menuai beberapa kesulitan. Bagi individu yang beragama ketika diajak untuk menelisik secara komprehensif dari pengertian agama, pernyataan atas sulitnya memaknai agama terasa terus akan disampaikan. Beragam kesulitan tersebut muncul atas eksistensi agama itu sendiri yang diwujudkan berdasarkan kepada

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Clifford Geertz., Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa, Jakarta 

Pustaka Jaya, 1981), h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Lihat Robert N. Bellah, Beyond Belief, Esei-esei tentang Agama di Dunia Modern, (Jakarta: Paramadina), 2000, h. 29.

scenario Tuhan terhadap manusia. Dighe menjelaskan bahwa agama merupakan sebuah kreasi yang diciptakan oleh Tuhan untuk manusia. Keberadaannya diyakini oleh setiap individu sebagai konstruksi atau bangunan yang melindungi manusia dari dunia barbar dan kesalahan-kesalahan pada wilayah sosial.

Dari pernyataan yang disampaikan oleh Dighe di atas, Mukti Ali juga merasakan perkara yang tidak jauh berbeda di dalam merumuskan definisi operasional dari agama. Menurutnya ada tiga argumentasi yang dapat dijadikan alasan. *Pertama*, pengalaman agama adalah soal batin dan subjektif. *Kedua*, barangkali tidak ada orang yang begitu semangat dan emosional daripada membicarakan agama. *Ketiga*, konsepsi tentang agama sangat ditentukan oleh tujuan orang yang mendefinisikan agama. <sup>12</sup> Secara tegas Mukti Ali menegaskan bahwa naluri beragama yang muncul dalam diri setiap individu tidak dapat dinyatakan pada aspek perbedaan yang mengitarinya. Definisi tentang agama harus dilihat pada satu nilai utuh *unity in whole volues* dari permulaannya.

Ketegasan atas hadirnya agama sebagai satu rangkaian penciptaan dari Tuhan, dinyatakan pula eleh G. Aloysius. Dalam pandangannya ditegaskan bahwa agama merupakan perkara yang suci. Keberadaan agama di tengah-tengah individu sebagai perkara yang bersifat kekal dan diwahyukan oleh Tuhan 'immutable and given'. Berbekal kepada analisis yang dikembangkannya atas paradigm Marx tentang

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Mukti Ali, *Ilmu Perbandingan Agama di Indonesia*, (Bandung: Mizan, 1999), hl. 13-16.
<sup>13</sup>G. Aloysius. *The Study of Religion-in-Society: A View From Below*", dalam *Religion And Society*. Vol.42., No. 1., March, 1995, hl.5.

struktur kelas, G. Aloysius menegaskan bahwa agama dirancang oleh Tuhan guna mengentaskan manusia dari semua penindasan.

# 2. Pola dan Karakteristik Agama

Menurut Durkheim, terdapat aspek penting yang dapat mendasari keberagaman individu; iman dan ritual. 14 Untuk tingkatan pertama ini Durkheim meneguhkan bahwa kehadirannya merupakan titikawal individu guna membangun aspek kepercayaannya kepada Tuhan. Sementara itu, dalam kerangka yang kedua, Durkheim menjelaskan bahwa keberadaannya hanyalah bagian particular of modes pendukung dalam meneguhkan nilai dasar keimanan yang telah internalisasi dalam jiwa. Dasar aktualitas individu terhadap dua karakter keagamaan ini menjadi pemisah di antara keduany

Aktualisasi individu dalam menjelaskan dinamika keberagamaannya merupakan dasar pemicu untuk meneguhkan bahwa nilai-nilai kesejahteraan adalah dambaan yang niscaya. Keteguhan ini didasarkan kepada pengertian individu bahwa Tuhan memberikan semua pahala dan siksanya kepada hambanya yang menjalankan segalah perintah atau melalaikannya. Dalam membangun karakteristik ini, Haroon Nasir menjelaskan bahwa terdapat tiga kategori khusus seorang hamba dalam menjalankan perintah Tuhan. Pertama, nilai spritual dan ketentraman jiwa: pada

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Emile Durkheim, "The Elementary Form of Relegious Life", dalam *A Reader in Antropology of Religion*, Michael Lambek, ed., (Australia: Blackwell Publishing, 2002), hl.40.

wilayah ini setiap individu meyakini bahwa Tuhan memberikan tanggung jawab yang tinggi serta menyediakan pahala atas semua perbuatan yang dilakukan.

:

Penegasan yang dibangun oleh Haroon Nasir disandarkannya kepada satu penjelasan dalam 3ible yang mencatat bahwa; Each one should give, then, as he has decided, not with regret or out of a sense of duty; for God leves the one who give gladly. And God is able to give you more than you need, so that you will always have all von need. 15 Senada dengan penjelasan yang telah dikemukakan oleh Haroon Nasir di atas Abu Bakar Jabir al-Jazaairi menjelaskan bahwa dalam etika yang harus diapresiasikan oleh seorang hamba kepada Allah swt.,Dia telah menjelaskan pahala yang besar atas penghambaan ini. Pernyataan Abu Bakar Jabir al-Jazaairi di atas didasarkan kepada firman-Nya.(Q.S. An-Nahl: 97) Dalam penjelasan kedua, Haroon Nasir menjelaskan bahwa Tuhan benar-benar menjaga stabilitas hambah-Nya, baik dan buruknya perbuatan tersebut. Tuhan menjanjikan pahala berlipat atas semua kebaikan yang dilakukan oleh hambah-Nya. Untuk penjelasan ketiga, Haroon Nasir menegaskan bahwa dalam keberagaman setiap orang tertuju di dalamnya pada suatu keyakinan akan pemberian Tuhan atas semua amal perbuatan yang dikerjakan. Dasar kepercayaan ini menjadi pemicu utama bahwa dalam karakteristik suatu agama, manusia bernaung di bawahnya untuk mendapatkan karunia Tuhan.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Haroon Nasir, "Religious Approach for Liberation from Poverty: A. Christian and Islamic Perspective", dalam al-Mushir, Vol. 43. Number. 4., 2001, h.143.

# 3. Fungsi dan Tujuan Agama

Fungsi agama selaian menonjolkan fungsi ritualisme dalam demensi ritual atau upacara kengamaan, juga berfungsi sebagai memperkuat solidaritas sosial antara anggota masyarakat. Fungsi agama seperti itu sangat menonjol pada masyarakat belum maju (primitif). Sementara itu pranata agama memiliki fungsi *manifes* dan *latent.* Funsi manifes (nyata) agama berkaitan dengan segi doktrin, ritual, dan aturan prilaku dalam agama. Salah satu tujuan dan fungsi agama adalah untuk mendorong manusia agar melaksanakan ritus agama, bersama-sama menerapkan Ajaran, dan menjalankan kegiatan yang di perkenangkan agama. Sedangkan fungsi latint agama antara lain menawarkan kehangatan bergaul, meningkatkan mobilitas sosial, mendorong terciptanya beberapa bentuk stratifikasi, dan mengembangkan seperangkat nilai ekonomi dan budaya. 16

Dalam istilah Emile Durkheim agama dapat mengantarkan para individu anggota masyarakat menjadi makhluk sosial. Agama dapat melestarikan masyarakat, memeliharanya di hadapan manusia dalam arti memberi nilai dan menanamkan sifat dasar bagi manusia. Termasuk didalam pelaksanakan pemujaan dan ritus keagamaan dalam rangka mengukuhkan jati diri kelompok sosial tertentu. Dalam konteks ini, fungsi agama bisa menyediakan dua hal penting. *Pertama*, memberikan suatu (cakrawala) pemahaman tentang dunia luar yang tak terjangkau oleh manusia

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Lihat J. Dwi Narwoko & Bagong Suyanto, Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan, 2011, h, 254.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Lihat J. Dwi Narwoko Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan . h. 255.

(beyond), dalam arti dimana deprivasi dan fustarasi dapat dialami sebagai sesuatu yang mempunyai makna. Kedua, agama adalah sarana ritual yang memungkinkan hubungan manusia dengan hal di luar jankaunnya, yang memberi jaminan dan keselamatan bagi manusia untuk mempertahankan moralnya.

Selain itu fungsi agama menawarkan suatu hubungan transdental melalui pemujaan dan upacara ibadah , sehingga memberi dasar emosional bagi rasa aman terhadap manusia dari berbagai perobahan dan kemajuan zaman. Jika agama di tempatkan dalam posisi sebagai idologi, maka agama dapat berfungsi sebagai penyebab terhadap perobahan. Artinya ide (agama) bisa mempengaruhi jalannya perobahan. Namun, agama sebagai idologi juga bisa di fungsikan sebagai sarana mempertahankan *status qua* yang oleh Peter Berger di sebut sebagai world – *maintainning force*, penghambat perubahan, dan ini berarti mempertahankan sistem lama. <sup>18</sup>

Selain fungsi agama tersebut diatas, ada fungsi integratif dan desintegratif bahwa agama dalam kehidupan manusia merupakan prasarana yang dapat menjadikan mereka berperilaku baik. Agama bukanlah sebuah petaka yang dapat menciptakan keretakan dan ketidaknyamanan di dalam kehidupan bersama. Di atas semua ketimpan an sosial yang dimunculkan atas nama agama, semuanya tidak dapat diarahkan pada suatu persepsi bahwa agama merupakan sumber kekerasan. Dalam ketegasan ini Abdurrahman Wahid (dalam Rahmat Subagya, *Kepercayaan* 

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Lihat J. Dwi Narwako Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan h. 269.

dan Agama ) menyatakan bahwa kegagalan hierarki dan struktur agama-agama besar di Indonesia untuk memberikan pemecahan bagi persoalan-persoalan sosial yang pokok dari kehidupan masyarakat dewasa ini sebagai sebab mendasar dari kemunculan konflik.<sup>19</sup>

Salah satu tujuan agama adalah membimbing dan memberi petunjuk kepada manusia untuk berbuat kebaikan dan beribadah kepada Tuhan (Allah). Agama dapat memberi petunjuk dan jalan yang harus di tempuh untuk keselamatan dirinya dari segala bentuk cobaan dan tantangan yang di hadapi oleh umat manusia.<sup>20</sup>

Agama dalam bingkai sakralnya mengajak umat manusia untuk membangun tatanan masyarakat yang baik dan bijaksana serta berketuhanan. Berpijak pada penegasan ini, agama dalam nilainya yang komunal berorientasi untuk memupuk sebuah kesadara, dalam diri setiap individu pada signifikansi solidaritas. Bangunan solidaritas harus diwujudkan kepada pemeluk agama di luar kepercayaannya. Terjadinya kesenjangan sosial pada kepemelukan individu dalam agama berakar pada putusnya pemahaman mereka akan tujuan dan fungsi agama itu sendiri. Rahmat Subagya menjelaskan bahwa terjadinya kesenjangan sosial yang diatasnamakan agama berakar pada ketidakterbukaan para penganut agama untuk memberikan kedamaian bagi kemaslahatan dunia.<sup>21</sup>

<sup>20</sup> Lihat, Harun Nasution, Islam Rasional, 2000, h. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Rahmat Subagya, Kepercayaan dan Agama, (Yogyakarta: Kanisius, 1876), hl.67.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Lihat J. Dwi Narwako Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan h..68.

Setiap agama mengandung dogma-dogma dan ajaran-ajaran absolut dan mutlak benar yang membuat para penganut ajaran mudah hersikap dogmatis, fanatic, sempit pikiran dan pandangan. Harun Nasution dalam bukunya *Islam Rasional*: *Gagasan dan Pemikiran*, menegaskan bahwa pada hakikatnya kenyataan tersebut bukan asas pembangunan suatu agama. Pada masa lahirnya, agama-agama membawa ajaran jaran absolute yang sedikit sekali jumlahnya sehingga pemeluk agama pada zaman permulaan berpandanagn luas dan sama sekali tidak dogmatis dan fanatik. Akan tetapi, setelah pembawa agama meninggal, para murid dan pengikutnya menambahkan ajaran-ajaran lain, hasil pemikiran dan pengalaman mereka masingmasing ke dalam ajaran dasar yang dibawa masing-masing pembentuk agama tersebut.

Dinamika paradigmatik agama berjalan seiring dengan pertumbuhan masyarakat. Dari semua pertumbuhan yang mereka tempuh, fungsi dan tujuan agama dapat saja berubah seiring dengan ruang lingkup kebudayaan masing-masing. Untuk itulah, Paul B. Horton dan Chester L. Hunt dalam karyanya *Sosiologi Edisi Keenam* menegaskan guna menemukan dasar-dasar prinsipil tujuan dan fungsi keberagamaan individu, paradigma yang terbangun dalam disiplin sosiologi memberikan kategorisasi-kategorisasi signifikan.<sup>23</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran . (Bandung: Mizan, 2000), hl.175.

Sebagaimana diungkapkan oleh Berger dan Luckman dalam buku mereka Social Construction of Reality (1966), masyarakat adalah suatu kenyataan objektif dalam arti orang, kelompok, dan lembaga-lembaga dalah nyata. Akan tetapi, pada sisi lain masyarakat juga termasuk

# B. Perspektif Budaya.

Dalam perspektif Islam , agama dan budaya adalah dua hal yang berbeda, namun kedua hal itu tidak dapat dipisahkan. Agama bersifat mutlak, tidak beruba menurut perobahan waktu dan tempat. Agama adalah sistem hubungan manusia dengan Tuhan. Sedangkan budaya bersifat relatif tergantung perkembangan peradaban manusia. Budaya yang merupakan bagian dari agama, ia senantiasa mengalami perubahan berdasarkan cipta, rasa, dan karya manusia. Menurut Nurchofis Madjid sebagaimana dikutip Jaih Mubarak bahwa, agama adalah primer dan budaya adalah sekunder. Budaya dapat berupa ekspresi hidup keagamaan, karena ia sub-ordinat, berada di bawah agama dan tidak pernah sebaliknya. Berbeda dengan agama pada masyarakat primitif. Ia disebut sebagai salah satu pola budaya di samping pola lain; pola sosial, ekonomi, ilmu pengetahuan dan filsafat.

.

Agama dalam pengertian ini merupakan produk kebudayaan atau pengembangan dari aktivitas manusia sebagai pencipta kebudayaan. Dalam pandangan sebagian sosiolog Barat seperti Tylor. Freud. Durkheim, bahwa agama adalah sarana kebudayaan, dan dengannya manusia mampu beradaptasi dengan pengalaman-pengalamannya dalam

Lihat Rusydi Sulaiman. Pengantar Metodologi Studi Sejarah Peradaban Islam, Jakarta: PT. Gaja Grafindo Persada, 2014, h. 31.

suatu kenyataan subjektif orang tersebut, baca: Paul B. Horton dan Chester L. Hunt, Sosiologi Edisi Keenam, terj. Aminuddin Ram dan Titi Sobari, (Jakarta: Penerbit Erlangga, 1999), 17.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Pengertian Kebudayaan (culture), peradaban (civilization), dalam bahasa Arab tamaddun atau madaniah. Sedangkan tsaqafah berarti kebudayaan. Atau sering menggunakan istilah alhadarah. Bahkan sering menyebut "adab atau Etika) kata lain yang digunakan untuk menyebut sebuah peradaban atau kesusastraan yang lebih bernuansa intelektual. Lihat Rusydi Sulaiman, h. 34

Lihat juga dalam Yustion, dkk (Dewan Redaksi), Islam dan Kebudayaan: Dulu, Kini dan Esok, (Jakarta: Yayasan Festival Istiqlal, 1993), hlm., 172-173, Dalam Rusydi Sulaiman, Ibid, h, 33

keseluruhan lingkungan hidupnya termaksud diri sendiri, anggota kelompoknya, alam dan juga lingkungan yang lain yang dirasakan sebagai sesuatu yang transendental.

Sesungguhnya hubungan agama dan budaya merupakan hubungan dalam bentuk nisbi. Agama-ekstrimnya-tidak berdasarkan pengalaman manusia, melainkan kebenaran dan kebaikan ilahi. Dalam keyakinan tertentu dalam beragama, tidak ada intervensi manusia hasil buah pikir dan pesan manusia cenderung mementingkan ego pribadinya yang pada akhirnya merusak nilai-nilai ketauhidan. Tauhid adalah muara atau intisari ajaran agama (termasuk Islam) dan working idea bagi kehidupan masyarakat berbudaya. Pancaran tauhid akan terrefleksikan dalam kehidupan manusia. Jadi kebudayaan yang mengandung pengertian hasil (kegiatan) dan penciptaan batin (akal budi) manusia harus senantiasa beradaptasi dengan tauhid, karena yang menjadi pokok kekuatan dan sebab timbulnya kebudayaan adalah agama. Jadi agama dan kebudayaan tidak perlu di pertentangkan karena keduanya saling melengkapi.

Kebudayaan dan peradaban kedua kata ini hampir sama pengertian merupakan keseluruhan yang kompleks dari kehidupan manusia yang meliputi pengetahuan, dogma, seni, nilai-nilai moral, hukum, tradisi sosial dan semua kemampuan dan kebiasaan yang di peroleh manusia sebagai anggota dalam masyarakat. Kaitannya dengan agama, maka agama akan sulit dilihat sosoknya secara jelas tanpa adanya unsur budaya/kebudayaan dan peradaban. Keduanya berperang

dalam memahami agama yang terdapat pada dataran empiriknya atau agama yang tampil dalam bentuk formal yang mengejala di masyarakat.<sup>27</sup> Apapun bentuknya termasuk amalan agama yang terjadi di tengah masyarakat di proses oleh manusia sebagai pelaku dengan proses penalaran atau rasionalisasi yang kuat dan terukur.

# C. Agama dan Interaksi Sosial

#### 1. Interaksi Sosial.

Interaksi sosial adalah proses dimana antara individu dengan individu, individu dengan kelompok atau kelompok dengan kelompok berhubungan satu dengan yang lain. Banyak para ahli sosiologi sepakat bahwa interaksi sosial merupakan syarat utama bagi terjadinya aktivitas sosial dan hadirnya kenyataan sosial. Max Weber melihat kenyataan sosial sebagai sesuatu yang didasarkan pada motivasi individu dan tindakan-tindakan sosial.

Demikian juga Interaksi sosial merupakan suatu hubungan timbal balik antara individu dengan individu lain, individu dengan kelompok dan sebaliknya. Interaksi sosial memungkinkan masyarakat berproses sedikian rupa sehingga membangun suatu pola hubungan . Interaksi sosial dapat diandaikan dengan apa yang disebut oleh Max Weber sebagai tindakan sosial individu yang secara subyektif diarahkan

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Abudin Nata, Metodogi Studi Islam. (Jakarta: PT. Raja Grafindo, 2000), h. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Lihat. "Pengambilan Peranan Dalam Interaksi Sosial",dalam J. Dwi Narwako & Bagong Sunyanto, Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2004), h. 20.

terhadap oranga lain.<sup>29</sup> Menurut Kimball Young, interaksi sosial berlansung antara lain:

- a. Orang perorangan dengan kelompok atau kelompok dengan orang perorang (there may be to group or group to person relation).
- b. Kelompok dengan kelompok (there is group to group interaction)
- c. Orang perorang (there is person to person interaction).

Demikia juga ahli sosiolog Max Weber bahwa metode yang digunakan untuk memahami arti subjektif tindakan sosial seseorang adalah dengan pendekatan vertehen. Istilah ini tidak sekedar merupakan instropeksi yang hanya bisa digunakan untuk memahami arti subyektif tindakan diri sendiri, bukan tindakan subyektif orang lain, sebaliknya apa yang dimaksud Weber dengan Verstehen adalah kemampuan untuk berempati adalah kemampuan untuk menempatkan diri dalam kerangka berpikir orang lain yang perilakunya mau dijelaskan dengan situasi serta tujuantujuannya yang dilihat menurut perspektif itu.36 Lebih lanjut Weber mengklasifikasi ada empat jenis tindakan sosial yang mempengaruhi sistim struktur sosial masyarakat, antara lain ; I. Rasional instrumental (pertimbangan dan pilihan yang sadar untuk mengambil tindakan).2. Rasionalitas yang berorintasi nilai, 3. Tindakan tradisional, 4. Tindakan efektif ( tindakan ini berdasarkan perasaan atau emosi dan bersifat spontan). Weber mengakui bahwa empat jenis tindakan sosial yang di

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Paul, Johnson, Teori Sosiologi Klasik dan Modern (Jakarta: PT Gramedia, 1986), h. 214

kemukakan adal 'i merupakan tipe ideal dan jarang bisa di temukan dalam kenyataan. Tetapi tindakan sosial apapun wujudnya hanya dapat dimengerti menurut arti subjektif dan pola-pola motivasional yang berkaitan dengan tindakan tersebut. Untuk mengatahui artisubjektif dan motivasi individu yang bertindak, yang di perlukan adalah kemampuan untuk berempati pada peranan orang lain.<sup>31</sup>

Interaksi sosial yang sesungguhnya terjadi adalah hubungan insan yang bermakna melalui hubungan itu berlangsung kontak makna-makna yang direspon kedua belah pihak. Makna-makna di komunikasikan dalam simbol-simbol. Misalnyaa rasa senang yang di ungkapkan dengan senyum, jabat tangan dan tindakan positif lainnya, dan tambahan rangsangan panca indra yang memiliki pengertian penuh. Bentuk-bentuk interaksi dapat menguntungkan bila berlangsung dalam perhitungan rasional dan mendatangkan keuntungan bagi yang menjalankannya. Akan tetapi dapat menjadi merugikan bila kerjasama dan persaingan adalah pertikaian dijalankan berdasarkan emosional dan sentimen yang tidak terkontrol, sebagai hasilnyaa kerap kali membawa kerugian serta kekecewaan.

# 2. Faktor-faktor dan Ciri-ciri Interaksi Sosial

Interaksi sosial mempunyai hubungan terhadap penafsiran sikap dan pengertian sesama individu dan kelompok. Terjadinya proses ini dipengaruhi oleh

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Lihat J. Dwi Narwako & Bagong Sunyanto, Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2004, h. 19.

beberapa faktor yang dapat bergerak sendiri secara terpisah maupun dalam keadaan yang bergabung. Diantara Faktor-faktor interaksi sosial meliputi:

- a. Faktor Peniruan (inmitasi)
- b. Faktor Sugesti
- c. Faktor Identifikasi
- d. Faktor Simpati

Charles P. Loomis melihat bahwa ada beberapa ciri-ciri penting dari interaksi sosial antara lain:

- 1. Jumlah pelaku lebih dari seorang, bisa dua atau lebih.
- 2. Adanya komunikasi antara para pelaku dengan menggunakan simbol-simbol
- 3. Adanya dimensi waktu yang meliputi masa lampau, kini dan dengan yang akan menentukan tempat dari aksi yang sedang berlangsung
- 4. Adanya tujuan-tujuan tertentu dalam melakukan kegiatan.
- 5. Norma dan Aturan dalam Interaksi.

Norma sosial adalah kelakuan standart yang dijadikan pegangan oleh suatu perkumpulan itu diharapkan adalah dengan mematuhinya. Pada umumnya norma sosial merupakan garis panduan bagi anggota masyarakat pada waktu menghadapi suatu keadaan yang tertentu. Beberapa norma sosial yang diterima oleh kebanyakan masyarakat adalah larangan terhadap pembunuhan, pencurian dan perampokan.

Tanpa norma sosial kehidupan manusia akan terganggu dan masyarakat menjadi kacau-balau.<sup>32</sup>

Untuk dapat membedakan kekuatan yang mengikat norma-norma tersebut secara sosiologis di kenal adanya empat pengertian, vaitu:

- Cara (Usage): lebih menonjol di dalam hubungan antar individu dalam masyarakat. Suatu penyimpangan terhadap tindakan adalah yang mengakibatkan hukuman berat akan tetapi hanya sekedar celaan dari individu yang dihubunginya.
- 2. Kebiasaan (Folkways): mempunyai kekuatan mengikat yang lebih besar daripada cara. Kebiasaan yang diartikan sebagai perbuatan yang diulang-ulang dalam bentuk yang sama merupakan bukti bahwa orang banyak menyukai perbuatan tersebut. Sebagai contoh, kebiasaan memberi hormat kepada orang yang lebih tua, kebiasaan menghormati orang yang lebih tua merupakan suatu kebiasaan oleh masyarakat dan setiap orang menyalahkan penyimpangan terhadap sebiasaan umum tersebut.
- 3. Tata Kelakuan (Mores): mencerminkan sifat-sifat yang hidup dari kelompok manusia yang dilakukan sebagai alat pengawal, secara sadar maupun tidak sadar oleh masyarakat terhadap anggotanya. Tata kelakuan di suatu pihak memaksakan suatu perbuatan dan ajaran anggota masyarakat yang menyesuaikan perbuatan-perbuatannya dengan tata kelakuan tersebut.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Bandingkan dengan J. Dwi Narwako & Bagong Suyanto (ed), Sosiologi, 2004, 47.

4. Adat istiadat atau tata kelakuan yang kekal serta kuat integrasinya dengan pola-pola perilaku masyarakat yang dapat meningkatkan kekuatan mengikat meenjadi custom atau adat istiadat. Anggota masyarakat yang melanggar adat istiadat adalah mendapat sanksi yang keras yang kadang-kadang secara tidak langsung diperlakukan. Suatu contoh hukum adat yang melarang terjadinya perceraian antara suami-istri. Suatu perkawinan dinilai sebagai kehidupan bersama yang sifatnya abadi dan hanya dapat terputus apabila salah satu meninggal dunia (cerai mati). Apabila terjadi perceraian, tidak hanya yang bersangkulan yang tercemar namanya, tapi seluruh keluarga, bahkan seluruh sukunya. Untuk menghilangkan kecemaran tersebut, diperlukan suatu upacara adat khusus yang membutuhkan biaya besar. Karena nilai adalah suatu bagian yang terpenting dari kebudayaan. Suatu tindakan dianggap sah apabila secara moral dapat diterima dan dipakati dalam masyarakat.

Dalam interaksi sosial masyarakat akan mengikuti pola-pola budaya dan sosial yang berlaku selama ini dalam komunitas etnis Tobelo maupun berhubungan etnis lain yang di sepakati sebagai sebuah norma yang berlaku pada suatu lingkungan masyarakat tertentu. Dalam teori perubahan sosial adalah perubahan pola perilaku , hubungan sosial, lembaga dan struktur sosial pada waktu tertentu. Demikian juga

<sup>33</sup> Lihat J. Dwi Narwoko, Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan h. 55.

perubahan sosial adalah transformasi dalam organisasi masyarakat, dalam pola berpikir dan dalam prilaku pada waktu tertentu.<sup>34</sup>

Pasca konflik benturan antar kelompok, etnis, suku dan agama di Tobelo meskipun sangat sukur di persatukan, tetapi ternyata di beberapa komunitas lain perbedaan yang ada tidak selalu berbuntut dengan konflik yang terbuka, karena masing-masing kelompok sosial menyadari tentang dampak konflik berkepanjangan selalu menimbulkan kerugian dan hubungan sosialnya dapat terganggu dan tidak harmoni dalam masyarakat khusunya antar umat beragama di Tobelo. Interaksi sosial yang sesungguhnya terjadi adalah hubungan insan yang bermakna, melalui hubungan lansung kontak makna-makna yang responi kedua belapihak, makna-makna dikomunikasikan dalam simbol-simbol misalnya rasa senang, akan di ungkapkan dengan senyum, jabat tangan, dan tindakan positif lainnya. Sebagai tambahan ransangan panca indara atau ransangan pengertian penuh.

<sup>34</sup> Lihat Piotr Sztompka. Sosiologi Perubahan Sosial. (Jakarta: Prenada, 2011). h. 5.

#### BAB III

### METODOLOGI PENELITIAN

#### A. Jenis dan Lokasi Penelitian

#### 1. Jenis Penelitian

Burhan Mungin mengutip beberapa pendapat ahli metodologi tentang penelitian deskriptif.<sup>1</sup> Menurut Travers, penelitian deskriptif bertujuan untuk menggambarkan sifat sesuatu yang tengah berlangsung pada saat penelitian dilakukan dan memeriksa sebab-sebab dari suatu gejala tertentu. Sedangkan menurut Gay, metode ini bertujuan untuk menjawab pertanyaan yang menyangkut sesuatu pada waktu sedang berlangsungnya proses penelitian. Metode ini dapat digunakan dengan lebih banyak segi dan lebih luas dari metode yang lain. Ia pun memberikan informasi yang mutakhir sehingga bermanfaat bagi perkembangan ilmu pengetahuan serta lebih banyak dapat diterapkan pada berbagai macam masalah dalam penelitian kualitatif

Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-kualitatif yang menekankan pada penggunaan data lapangan. Data yang di peroleh bersumber dari gejala, fenomena dan realitas atau fakta sosial yang di lakukan langsung oleh peneliti dalam situasi apa adanya. Penelitian kualitatif yaitu suatu prosedur penelitian yang menghasilkan data-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Burha Mungin, *Metodologi Penelitian Sosial dan Ekonomi* (Jakarta: Kencana, 2013), 31. Lihat juga Masri Singarimbun dan Sofian Efendi, *Metode Penelitian Survei* (Jakarta: LP3S, 1984), h. 8. Juga Husein Umar, *Metode Penelitian Untuk Skripsi dan Tesis Bisnis* (Jakarta: PT Rajagrafindo Persada, 1980), h. 22-25.

data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang atau perilaku yang dapat di amati. Sedangkan sifat deskriptif berkaitan dengan tujuan penelitian ini yaitu menggambarkan karakteristik suatu masyarakat atau sekelompok individu tertentu. Dan mencari korelasi (hubungan) anatara dua fariabel atau lebih.<sup>2</sup>

Penelitian kualitatif memberikan interpretasi deskriptif. Verifikasi berupa perluasan, pengembangan tetapi bukan pengulangan. Verifikasi juga bermakna memberikan sumbangan kepada ilmu atau studi lain. Setiap penelitian mencoba memberikan penjelasan tentang hubungan antar fenomena dan menyederhanakannya menjadi penjelasan yang ringkas. Tujuan akhir suatu penelitian adalah mereduksi realita yang kompleks ke dalam penjelasan yang singkat. Dalam penelitian kuantitatif, penjelasan singkat tersebut berbentuk generalisasi, tetaapi dalam penelitian kualitatif berbentuk deskripsi tentang hal-hal yang esensial atau pokok. <sup>3</sup>

# 2. Lokasi Penelitian

Lokasi penelitian ini di Tobelo Halmahera Utara sebagai suatu Kabupaten yang pada periode 1999-2001 merupakan wilayah konflik dengan korban jiwa dan harta benda yang cukup signifikan. Oleh karena luasnya area penelitian dan keterbatasan bersifat tehnis maka penetapan area penelitian dan informan di lakukan secara

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Irawan Soekarta, *Metodologi Penelitian Sosial*, Cet. III.( Bandung ; Remaja Rosdakarya, 1999), h.35

Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan (Cet. II; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2006), h. 8.

purposive. Adapun waktu yang di butuhkan dalam pelaksanaan penelitian ini dilakukan selama 7 (Tujuh) bulan, April sampai Nopember 2018.

#### B. Pendekatan Penelitian

Menurut Jamali Sahrodi, pendekatan adalah suatu disiplin ilmu yang dijadikan landasan kajian dalam sebuah studi atau penelitian. <sup>4</sup> Bambang Prasetyo dan Lina Miftahul Jannah menyebut pendekatan sebagai metode ilmiah yang memberikan tekanan utama pada penjelasan konsep dasar, yang kemudian dipergunakan sebagai sarana analisis. <sup>5</sup> Sementara itu, Dudung Abdurahman, sebagaimana dikutip Bunyamin, mengatakan bahwa pendekatan pada dasarnya adalah sebuah <sup>†</sup> erangka metodologi di dalam pengkajian sesuatu bidang ilmu, atau permasalahan inti dari metodologi dalam sesuatu ilmu. <sup>6</sup> Dari sini dapat dipahami bahwa penggambaran seorang peneliti mengenai sesuatu masalah yang dibahas, sangat tergantung pada pendekatan, yakni dari segi mana ia memandangnya, dimensi mana yang diperhatikan, dan unsur-unsur mana yang diungkapkan. Artinya, hasil pembahasan akan sangat ditentukan oleh jenis pendekatan yang dipakai.

Menurut Abbudin Nata, disiplin ilmu yang dapat dijadikan sebagai pendekatan dalam memahami agama adalah teologi normatif, antorpologi, sosiologi.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Jamali Sahrodi, Metodologi Studi Islam: Menelusuri Jejak Historis Kajian Islam ala Sarjana Orientalis (Cet. 1; Bandung: CV. Pustaka Setia. 2008), b. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Bambang Prasetyo dan Lina Miffahul Jannah, Metode Penelitian Kuantitatif: Teori dan Aplikasi (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2007), h. 26.

Bunyamin, Teknik Interpretasi Historis dalam Penajsiran Al-Qur'an (Implementasi terhadap ayat-ayat jihad) (Watampone: Lukman al-Hakim Press, 2014), h. 30

filsafat, historis, budaya, dan psikologi. <sup>7</sup> Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah bersifat multi disipliner anatara lain:

- 1. Filosofis yaitu pendekatan ini digunakan untuk memahami ajaran agama lebih kritis dan rasional dalam melihat dasar-dasar agama yang lebih kontrehenship dengan maksud agar hikmah, hakikat atau inti dari ajaran agama dapat di mengerti dan dipahami lebih mendalam. Melalui pendekatan ini, seseorang tidak akan terjebak pada pengalaman yang bersifat formalistik, tetapi dapat merasakan nilai-nilai spritual yang terkandung di dalamnya.
- Sosiologis yaitu pendekatan dengan menggunakan analisis kondisi sosial masyarakat di Tobelo Halmahera Utara yang memiliki interaksi dan semangat ingan berdamai hidup rukun serta toleransi antara satu pemeluk agama dengan pemeluk yang lainnya saling berdampingan dalam masyarakat.<sup>9</sup>.
- Pendekatan antropologis adalah upaya memahami agama dengan cara melihat wujud praktek keagamaan yang tumbuh dan berkembang dalam masyarakat. Melalui pendekatan ini, agama tampak akrab dan dekat

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Abbudin Nata, *Metodologi Studi Islam* (Cet. VIII; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2003), h. 28-51.

<sup>\*</sup>Filsafat adalah ilmu pengetahuan yang menyelidiki hakikat segala sesuatu untuk memperoleh kebenaran . lihat Soetriono dan SRDm Rita Hanafie, *Filsafut dan Metodologi Penelitian*,(Jakarta: CV ANDI OFFSET, 2007), h. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Sosiologi adalah suatu ilmu yang menggambarkan tentang keadaan masyarakat lengkap dengan struktur, lapisan serta berbagai gejala sosial lain yang saling berkaitan, Lihat Abuddin Nata., h. 30

dengan masalah-masalah yang dihadapi manusia, sekaligus berupaya menjelaskan dan memberi jawaban, <sup>10</sup>

4. Pendekatan Fenomenologis, yaitu pendekatan yang dilakukan berdasar fenomena keagamaan yang terjadi dimasyarakat khususnya dalam perilaku dan hubungan masyarakat dalam kehidupan antara umat beragama pasca konflik di Tobelo Maluku Utara. Pendekatan fenomenologis ini berupaya menangkap esensi agama lebih mendalam dan memahami melalui penyelidikan atas penampakan dan manefestasi atau realitas keagamaan yang ada dalam masyarakat. Dimana obyek penelitian yang akan di lakukan oleh peneliti. Dengan melihat fenomena dan realitas apa adanya dan memberi pemaknaan lebih dalam terhadap simbol tersebut dalam hubungan dengan prilaku beragama.

Fenomenologi, adalah gejala atau fenomena yang dapat diamati dalam kehidupan masyarakat antar umat beragama, dan fenomenolog menunjukkan bahwa agama perlu di kaji secara serius dan memberi konstribusi terhadap pemahaman penganut agama tentang kemanusiaan dengan cara yang positif bukan hanya dari sisi

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Lihat H. Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, h. 35.

Pendekatan fenomenologis pada awal merupakan upaya membangaun suatu metodologi yang koheren bagi studi Agama belakangan dapat digunakan dalam penelitian ilmu-ilmu humaniara dan sosial lainnya. Dasar Pendekatan fenomenologsi merujuk pada bangunan filsafat Hegel d dalam karya sangat berpengaru *The Phenomenology of Spirii* (1806), Hegel membangun tesis bahwa esensi (wesen) dipahami metalui penyelidiakan atas penampakan dan menefestasi (Erschinugnen). Jadi tugas fenomenolog adalah menunjukkan bahwa agama perlu di kaji secara serius dan memberi konstribusi terhadap pemahaman kita tentang humanitas dengan cara yang positif. Lihat Peter Connolly, h, 107.

•

luar tepi terlibih pada esensi terdalam dari ajaran agama yang dianut oleh pemeluk agama masing-masing. 12

#### C. Sumber Data

Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-kualitatif yang menekankan pada penggunaan data lapangan. Data yang di peroleh bersumber dari gejala, fenomena dan realitas atau fakta sosial yang di lakukan langsung oleh peneliti dalam situasi apa adanya. Penelitian kualitatif yaitu suatu prosedur penelitian yang menghasilkan data-data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang atau perilaku yang dapat di amati. Sedangkan sifat deskriptif berkaitan dengan tujuan penelitian ini yaitu menggambarkan karakteristik suatu masyarakat atau sekelompok individu tertentu. Dan mencari korelasi (hubungan) anatara dua fariabel atau lebih. <sup>13</sup> Kualitatif bersifat deskriptif yaitu data yang terkumpul berbentuk kata-kata, gambar bukan angka-angka. Kalaupun ada angka-angka, sifatnya hanya penunjang. Data yang di peroleh meliputi transkip interviu. catatan lapangan, foto. dokumen pribadi dan lain-lain. <sup>14</sup>

Sumber data yang di butuhkan dalam penelitian ini berasal dari dua sumber, yakni data primer dan data sekunder. Data primer ialah data yang di peroleh dari sumber pertama, dalam hal ini institusi pemerintahan dan institusi keagamaan, tokoh

Lihat Peter Connoly (ed), Approach to The Study of Relegion, diterjemahkan dengan judul: Aneka Pendekatan Studi Agama, (Cet I. Yogyakarta: LKiS, 2011), h. 105-109.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Irawan Soekarta, Metodologi Penelitian Sosial, Cet. III.( Bandung : Remaja Rosdakarya, 1999) h.35.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Llihat Sudarman Danim, Menjadi Peneliti Kualitatif, h. 51.

masyarakat, tokoh adat, tokoh agama, dan kearifan local. Data sekunder ialah data yang di peroleh dari berbagai keterangan atau buku-buku, majalah, brosur, bulletin, surat kabar dan sejenisnya serta laporan tertulis yang ada hubungan dengan masalah yang di teliti.

Dalam penelitian kualitatif, yang mengarah pada pengungkapan fakta yang ada di Tobelo Halmahera Utara mengenai Pola Interaksi Antar Umat Beragama kemudian menganalisis dengan berbagai fenomena dan fakta yang didapat di lapangan.

## D. Teknik Pengumpulan Data

Untuk memperoleh data dan informasi yang di butuhakan sesuai dengan objek penelitian jang teliti, maka teknik pengumpulan data yang di lakukan :

#### 1. Observasi

Teknik ini lakukan untuk pengamatan secara langsung di kehidupan masyarakat dan sikap keberagamaan masing-masing pemeluk agama, serta institusi keagamaaan yang memungkinkan tercipta potensi kerukunan dan penerapan konsep kerukunan pasca konflik,baik secara internal maupun secara eksternal. Observasi langsung di lakukan di Kecamatan Tobelo Halmahera Utara.

#### 2. Interviw (wawancara)

Pola ini di lakukan untuk mewawancarai masyarakat yang terlibat langsung dalam kerusuhan atau konflik, dan para tokoh masyarakat, agama, adat serta pihak

yang berkompotensi termasuk pemerintah untuk memperoleh informasi dan data. Penelitian menggunakan tehnik wawancara mendalam terhadap beberapa responden yang terkait dalam penelitian ini dengan menggunakan pola kay informan atau informan kunci antara lain, Tokoh. Agama Islam-Kristen, Pemerintah. Tokoh adat, organisai keagamaan dan masyarakat.

## 3. Studi Dokumentasi

Teknik ini di lakukan untuk dapat mengetahui dan mempelajari dokumendokumen baik yang bersifat primer maupun sekunder, dokumen berupa catatan peristiwa, arsip laporan yang di perlukan untuk melengkapi data dalam penelitian Desertasi.

## E. Teknik Pengolahan dan Analisis Data

Pengolahan data di lakukan dengan cara reduksi, penyajian dan verifikasi data. Reduksi data adalah teknik pengolahan data melalui pengurangan atau penyederhanaan.Penyajian data dengan wujud kesimpulan data atau informasi yang telah tersusun rapih sehingga dapat lebih mudah di tangkap maknanya dan dapat di sajikan dalam bentuk yang mudah di pahami. Verifikasi data adalah cara mengolah data dengan memeriksa kembali data yang ada, apakah suda benarkah dan relevansi dengan permasalahan yang di teliti.

Analisis data dalam penelitian ini akan di lakukan secara deskriptif kwalitatif. Untuk menggambarkan secara factual dan akurat tentang potensi dan pelaksanaan pembinaan kerukunan beragama di Tobelo Halmahera Utara secara general. Proses analisa data di lakukan dalam penelitian berlangsung bersamaan dengan proses pengumpulan data. Demikian juga pengolahan data juga di lakukan dengan tiga cara di atas di lakukan dengan cara simultan.

Analisis data penelitian ini di lakukan secara terus-menerus sepanjang proses penelitian berlangsung. Sejak awal memasuki lapangan dan selama proses pengumpulan data,peneliti berusaha menganalisa dan mencari makna dari data yang di kumpulkan dengan mencari pola, hubungan persamaan, kemudian mengambil kesimpulan yang bersifat tentative.

#### **BAB IV**

#### HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

### A. Deskripsi Wilayah Penelitian

### 1. Keadaan Geografi

Tobelo adalah Ibu Kota Kabupaten Halmahera Utara merupakan kabupaten kepulauan yang terdiri dari sekitar 216 pulau dan sebagian besar terletak di Pulau Halmahera. Luas keseluruhan wilayah Kabupaten Halmahera Utara setelah pemekaran Kabupaten Pulau Morotai (UU No.53/208) adalah 22.507,32 km² yang meliputi luas daratan 4.951,61 km² (22%) dan lautan 17.555,71 km² (78%) terletak antara 1°57¹ LU – 3°00¹ LU dan 127°17¹ BT – 129°08¹ BT. Kabupaten Halmahera Utara terletak dikawasan Timur Indonesia, tepatnya berbatasan dengan:

- a. Samudera Pasifik dan Kab. Pulau Morotai di sebelah utara.
- b. Kecamatan Wasile Kabupaten Halmahera Timur dan Laut Halmahera di sebelah timur.
- c. Kecamatan Jailolo Selatan Kabupaten Halmahera Barat di sebelah selatan.
- d. Kecamatan Loloda, Sahu, Ibu dan Jailolo Kabupaten Halmahera Barat di sebelah barat.

Ibukota Kecamatan yang terjauh dari pusat pemerintahan adalah Dama yang merupakan ibukota Kecamatan Loloda Kepulauan dan harus dijangkau

menggunakan transportasi laut dari Tobelo (Ibukota kabupaten Halmahera Utara) sekitar 8 jam perjalanan

Dari Sudut Pemerintahan Kabupaten Halmahera Utara terbentuk sejak tahun 2003 merupakan kabupaten pemekaran dari kabupaten Maluku Utara (UU No.53/2008). Pada awal terbentuknnya Kabupaten Halmahera Utara terdiri dari 9 Kecamatan dengan jumlah desa sebanyak 179 Desa, kemudian pada tahun 2009, Kab. Halmahera Utara mekar menjadi dua kabupaten, yaitu Halmahera Utara dan Pulau Morotai . Pada saat pemekaran, Kab. Halmahera Utara memiliki 17 kecamatan dan 196 desa definitif sementara Kab. pulau Morotai memiliki 5 kecamatan dan 64 desa defenitif. Komposisi Keanggotaan DPRD Kab. Halmahera Hasil pemelihan anggota legislative tahun 2009 yaitu terdiri dari PDS sebanyak 3 orang Partai Golkar sebanyak 5 orang, PDI-P sebanyak 3 orang. PKS sebanyak 2 orang. PPP sebanyak 1 orang, Demokrat sebanyak 2 orang, Gerindra sebanyak 1 orang, Patriok sebanyak 1 orang, Pelopor 1 orang, PBB sebanyak 3 Orang. <sup>1</sup>

Tobelo adalah sebuah Ibu Kota Kabupaten Halmahera Utara, terdiri dari enan (6) kecamatan yaitu; kecamatan Tobelo, Kec. Tobelo Tengah, Tobelo Utara, Tabelo Selatan, Kec Tobelo Timur, Tobelo Barat, dan Tobelo merupakan ibu kota pemerintahan Kabupaten Halmahera Utara. Secara geografis Tobelo berada di daratan semenanjung pesisir Jazirah Halmahera Utara. secara astronomis berada pada posisi 1,28-1,47 Lintang Utara dan 127,46 sampai

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sumber: BPS. Halmahera Utara dalam angka 2016,h.20

dengan 128,08 Bujur Timur. Luas daratan Kota Tobelo adalah 204,30 km². -Adapun batas Wilayah Kecamatan Tobelo sebagai berikut:

- a. Sebelah Utara berbatasan dengan Tebelo Utara
- b. Sebelah Selatan berbatasan dengan Tebelo Tengah
- c. Sebelah Timur berbatasan dengan Laut
- d. Sebelah Barat berbatasan dengan Halbar

Luas Wilayah Halmahera Utara menurut Kecamatan

| No | Kecamatan      | Luas Wilayah km² | %      |
|----|----------------|------------------|--------|
| 1  | Tobelo         | 33,0             | 4.082  |
| 2  | Tobelo Tengah  | 56,0             | 6.93   |
| 3  | Tobelo Utara   | 100,40           | 12,42  |
| 4  | Tobelo Selatan | 204,30           | 25.27  |
| 5  | Tobelo Timur   | 120,0            | 14.85  |
| 6  | Tobelo Barat   | 294,70           | 36.45  |
|    | Luas           | 808,4            | 100,00 |

Sumber: BPS Halmahera Utara, 2016/2017

Data tersebut diatas menunjukkan penyebaran Orang-orang Tobelo tersebar disepanjang pantai timur pesisir Halmahera Utara, mulai dari teluk Kao sampai Loloda dan pulau Morotai, bercampur dengan antara suku serumpun yang mirip adat istiadat dan sistem hukum adatnya, yaitu Galela. Orang-orang Tobelo jika menyebut nama sukunya biasanya menyambungkan nama sukunya

dengan Galela. Sehingga mereka mengidentikan dirinya dengan menyebut nama sukunya dengan Tobelo-Galela. Demikian juga orang-orang Galela mengindentifikasikan dirinya dengan menyebut nama sukunya dengan Galela-Tobelo. Sub-sub suku lainnya seperti Loloda merupakan derivasi suku Tobelo Galela, bahasa yang digunakan juga merupakan gabungan kosa kata Galela-Tobelo. Demikian pula untuk sub suku Modole, Pagu, Boeng juga menggunakan bahasa Tobelo. Kesemuanya suku dan sub suku itu berada didaerah Halmahera Utara.

Wilayah Kabupaten Halmahera Utara terdiri dari sekitar 216 pulau dan sebagian besar terletak dipulau Halmahera dan pulau Morotai. Luas keseluruhan wilayah Kabupaten Halmahera Utara adalah 24.983,32 km 2 yang terletak antara 1 0 57 1 LU – 3 0 00 1 LS dan 127 0 17 0 BT - 129 0 08 0 BT. Kabupaten Halmahera Utara terletak dikawasan Timur Indonesia. Kabupaten Halmahera Utara berada ditepi pantai atau mempunyai batas pantai. Kabupaten ini merupakan daerah kepulauan dengan ciri iklim troisdengan curah hujan ratarata 1000-2000 mm per tahun. Daerah ini mengenal dua musim yaitu musim utara atau musim barat dan musim selatan atau musim timur yang disusul dengan dua musim peralihan. Dari peta curah hujan, daerah Halmahera Utara dapat dibedakan menjadi tiga yaitu:

 Daerah curah hujan tahunan 1500-2000 mm per tahun yang meliputi daerah Halmahera Utara bagian Utara yaitu Pulau Morotai, bagian selatan kecamatan Tobelo, Kao, Malifut Timur, Daerah teluk Kao sampai barat dan Loloda Utara. Curah hujan tertinggi pada bulan Mei

- dan terendah pada bulan Oktober. Sedangkan bulan Agustus, Septeember, dan oktober adalah bulan kering.
- Daerah curah hujan tahunan 2000-2500 mm per tahun meliputi halmahera Utara secara keseluruhan. Curah hujan tertinggi pada bulan Mei daan terendah pada bulan Agustus, sedangkan bulan kering tidak ada atau jarang ada.
- Daerah curah hujan tahunan 2500-3000 mm per tahun yang meliputi Halmahera Utara secara menyeluruh. Pulau halmahera bagian Utara dan kecil sebarannya hanya meliputi Kecamatan Galela dan Loloda Utara. Curah hujan tertinggi pada bulan Mei terendah pada bulan September, sedangkan bulan kering tidak ada atau jarang ada.

Menurut Klasifikasi dari Schmidt FA dan JHA Ferguson (1951) bahwa daerah Halmahera beriklim tipe A dab B. Sedangkan menurut Daro Koppen bahwa daerah Halmahera Utara bertipe A. Kabupaten Halmahera Utara merupakan daerah yang masih alami dan banyak menyimpang kekayaan alam seperti emas, biji besi, batu bara, batu kapur dan bahan galian lainnya, akan tetapi baru sedikit yang sudah dikelola atau dikembangkan. Salah satu perusahaan pertambangan yang sudah beroperasi adalah PT. Nusa Halmahera Minerals ( PT. NHM ) yang mengelolah pertambangan emas di daerah Gosowon-Kao.

#### 2. Keadaan Penduduk

Penduduk merupakan sumber daya yang potensial dalam proses pembangunan suatu bangsa. Hal ini bila jumlah penduduk yang besar dapat dikembangkan sebagai tenaga kerja yang produktif sehinggga berfungsi sebagai pengelolah sumber daya alam. Namun penduduk yang besar juga dapat menimbulkan permasalahan sosial dalam proses pembangunan itu sendiri seperti pengangguran, kemiskinan, dan sebagainya. Bila potensi itu sendiri tidak mendapat perhatian dan penanganan yang serius maka hal ini juga memicu terjadinya konflik dalam masyarakat dan mengganggu kehidupan dan hormonisasi kerukunan antar umat beragama. Menurut data statistik

Penduduk Tobelo pada tahun 2015 berjumlah 13.916 jiwa yang rinciannya sebagai berikut.:

Penyebaran Penduduk Menurut Kecamatan

| No         | Kecamatan      | L      | P      | Penduduk<br>(jiwa) | Rasio Jenis<br>Kelamin |
|------------|----------------|--------|--------|--------------------|------------------------|
| 1          | Tobelo         | 16.714 | 15.879 | 32.593             | 105,26                 |
| 2          | Tobelo Utara   | 5.419  | 5.359  | 10.777             | 101,12                 |
| 3          | Tobelo Selatan | 7.387  | 7.096  | 14.483             | 104,10                 |
| <u>-</u> _ | Tobelo Barat   | 2.487  | 2.348  | 4.835              | 105,92                 |
| 5          | Tobelo Tengah  | 7.00   | 6.915  | 13.916             | 101,24                 |
| 6.         | Tobelo Timur   | 5.419  | 5.359  | 6.971              | 110,86                 |
|            |                | 42.673 | 40.876 | 83.575             | 628,5                  |

Sumber: BPS Halmahera Utara Dalam Angka 2016/2017

## 3. Keadaan Umat Beragama

Komposisi pemeluk agama di Halmahera Utara menunjukan bahwa penduduk mayoritas penganut agama Kristen mayoritas, menurut sumber data BPS. Halmahera Utara tahun 2011, bahwa jumlah pemeluk Islam 64617, Kristen 99496, Kristen Katolik 1517 jiwa, Budha.32, Hindu.22, lainya 8 dari jumlah keseluruhan penduduk Halmahera Utara 165479. Sedangkan di Kota Tobelo Jumlah umat Islam 10122, Kristen 18817, Katolik 1064, Hindu 21, Budha 11, Lainya 1 Jumlah keseluruhan 30036. (Sumber: BPS Halmahera Utara dalam angka 2015).

| No | Kecamatan        | Masjid | Gereja | Vihara         | Рига       |
|----|------------------|--------|--------|----------------|------------|
| 1  | Malifit          | 14     | 7      | -              | -          |
| 2  | Kao              | 5      | 18     | <u>-</u>       | -          |
| 3  | Kao Utara        | 1      | 19     | <u>-</u>       | <u> </u>   |
| 4  | Kao Barat        | 20     | 17     | <u> </u>       | -          |
| 5  | Kao Teluk        | 11     | 8      | -              | -          |
| 6  | Tobelo           | 14     | 31     | -              | -          |
| 7  | Tobelo Tengah    | -      | 27     | -              | -          |
| 8  | Tobelo Utara     | 9      | 5      | -              | -          |
| 9  | Tobelo Selatan   | 2      | 17     | -              | -          |
| 10 | Tobelo Timur     |        | 9      | -              | ļ <u>-</u> |
| 11 | Tobelo Barat     | 6      | 10     | -              | -          |
| 12 | Galela           | 9      | 3      | <u>-</u>       | <u> </u>   |
| 13 | Galela Utara     | 10     | 17     | <del>-</del>   | ļ          |
| 14 | Galela Selatan   | 9      | 4      | -              | -          |
| 16 | Galela Barat     | 6      | 12、    | <del>  -</del> | -          |
| 17 | Loloda Utara     | 5      | 19     | <del>-</del>   | -          |
| 18 | Loloda Kepulauan | 11     | 3      |                | <u> </u>   |
| 19 | Jumlah           | 122    | 226    | 0              | 0          |

Sumber: Kementerian Agama Kabupatten Halmahera Utara 2016/2017

Jumlah tempat peribdatan dan pemeluk agama tersebut diatas tersebar di

17 Kecamatan, diantaranya, Kec. Tobelo, Tobelo Utara, Kec. Tobelo

Selatan, Kec. Tengah Tengah, Tobelo Utara dan Tobelo Timur. Hubungan sosial kemasyakatan antar warga baik Islam maupun Kristen sangat hormonis dan femiler serta penuh dengan kekerabatan yang sudah terbelihara sejak dahulu kala. Konflik antara warga yang berbeda agama, Selain diantara mereka ada hubungan darah (Islam dan Kristen), hubungan antar masyarakat yang harmonis ini juga telah ditunjukan oleh pola kekerabatan sejak dahulu. Hal ini menunjukkan bahwa masyarakat kota Tobelo sangat pluralitas dan keragaman beragama dalam masyarakat. Berdasar pengamatan penulis kondisi umat beragama pasca rusuh hingga saat ini dianggap aman dan terkendali dalam menciptakan kerukuan beragama dalam masyarakat Tobelo dan Halmahera Utara pada umumnya.

#### B. Interaksi Sosial

Interaksi merupakan yang tidak dapat dihindari atau ditolak keberadannya, mau tidak mau itu terjadi pada siapa pun. Interaksi menyangkut berbagai aspek kerukunan umat manusia seperti suku bangsa, adat istiadat. Salah satu fungsi agama ialah memupuk tali persaudaraan umat manusia yang bercerai berai. Kerukunan sebagai fakta hanya terdapat pada umat pemeluk agama yang sama, sebaliknya perbenturan yang banyak terjadi antar golongan pemeluk agama yang berlain tidak sedikit menodai lembaran-lembaran sejarah. Keadaan ini tentu saja menjadi penyebab utama adanya saling tuduh dalam kehidupan bermasyarakat yang di sebabkan adanya perbedaan iman, di samping itu, faktor suku, ras, perbedaan budaya juga turut memainkan peran yang tidak

kecil, dalam hal ini. bahkan sebenarnya mendidik watak kera gaman sejak usia dini adalah fase penting dalam pertumbuhan anak.

Proses pembentukan identitas dan karakter dimulai sejak usia dini, untuk itu nilai-nilai kesetaraan yang tidak dianggap diri dan kelompok sendiri sebagai superior atas yang lain sanggat penting ditanamkan kepada anak sedini mungkin. kalau anak dianggap terlalu dini sebagai tolak ukur untuk menerima pemahaman atau mendidik diusia dini itu tidak sepenuhnya benar, karena Tuhan telah merancang itu semua seiring terciptanya manusia. Tetapi patut disayangkan bahwa cita-cita keselarntan dan perdamaian itu tidak selalau menjadi kenyatan yang merata di mana –mana sebagai gantinya terjadilah yang sebaiknya, yaitu permusuhan dan bentrokan antar umat beragama.

Inilah yang sering Ironi dari agama, atau bahkan lebih buruk lagi yaitu tragedi agama. Tragedi tersebut memang sering terjadi, terutama di negaranegara degan fluralitas seperti di India dan Indonesia. Memang terdapat tempattempat tertentu di dunia ini, misalnya di Amerika Serikat, dimana perbedaan agama tidak menimbulkan persoalan, dan golongan penganut saling bergaul terbuka. Begitu pun terhadap berbagai kesempatan tertentu di Indonesia pada hari raya Idul fitri dan natal, umat yang terdiri dari penganut agama Islam, Katolik, kristen, Hindu dan kepercayan, bersama-sama mengikuti percayaan keagaman dari salah satu agama. Namun di kebanyakan bagian dunia di mana terdapat fluralisme agama pertemuan sungguh amat minim, dan hanya terbatas pertemuan yang dangkal sekedar memenuhi norma sopan santun hidup seharihari jarang sekali di saksikan seorang Kristen misalnya bertemu degan seorang

Muslim seperti manusia degan manusia pada tingkat kejiwaan yang lebih dalam ekstensi manusia. Sedangkan itulah yang dituntut oleh agama. Jadi jelas masih terdapat tembok pemisah yang menghalangi pergaulan yang akrab antara pemeluk agama yang berlainan.

Tembok pemisah itu tidak lain adalah agama dan kepercayaan. Dan hal itu bukannya tidak di sadari oleh pihak-pihak yang bersagkutan. Adalah suatu hal yang mengembirakan bahwa semua pihak-pihak hendak membiarkan rintangan itu berada terus-menerus, bahwa mereka besama –sama mencari jalan keluar dari kesulitan ini, untuk kemudian bersama-sama menciptakan hidup bersama yang bernafaskan kerukunan. Kota Tobelo bukan saaja nama tapi juga dalam mengelola kemajemukan untuk membangun umat.

Perbedaan latar belakang budaya dan Agama (cultural and religius deferences) yang merekat pada bangsa Indonesia, di satu pihak dapat merupakan potensi bagi penguatan bangsa, namun dipihak lain justru menjadi faktor disentigratif bangsa itu sendiri. Jika tidak dimanag atau dikelola secara tepat dan benar. Konflik horizontal yang melanda Propinsi Maluku Utara dan berimbas ke kecamatan Tobelo dari berbagai lini, merupakan potensi konflik yang maha dahsyat, bila agama tidak di pahami secara benar.

Sikap esklusifisme-teologis perlu dihindari dan sikap merasa paling benar dan urgensi teologis yang memandang agama lain sesat, juga harus dihindari. Akan tetapi pemahaman masyarakat terhadap simbol-simbol agama sangat berbeda-beda dan berfariasi sesuai dengan tingkat pemahaman pengamat agama masing-masing. Klaim eksklusif merupakan penegasan identitas suatu

kelompok agama yang berbeda dengan kelompok agama lain dan cenderung menyatakan agama lain salah. Pertentangan klaim eksklusif ini merupakan salah satu sebab terjadi konflik antar umat beragama atau ketidak harmonisan hubungan antara satu pemeluk agama dengan agama lain.

Agama dijadikan sebagai legitimasi politik untuk kepentingan kelompok bertikai dengan semboyan "perang suci" atau "berperang demi Tuhan", serta mengedepankan simbol-simbol keagamaan menurut Alwi Shihab, agama dijadikan elemen utama dalam mesin penghancur manusia-adalah suatu kenyataan yang sangat bertentangan dengan ajaran semua agama di atas permukaan bumi.<sup>2</sup>

Kota Tobelo Maluku Utara dengan jumlah penduduk 163.166 jiwa,<sup>3</sup> dengan berbagai suku,agama dan etnis yang ada dimaluku utara diperkirakan 90% pemeluk beragama Islam. Jika dibandingkan dengan Halut moyoritas beragama Kristen,<sup>4</sup> adalah salah satu wilayah yang memilki pemahaman keragaman beragama (multikultural) yang dijadikan sample dalam penelitian pembinaan kerukunan beragama dalam bingkai Maluku Kieraha sengan falsafaf "Jau sengofa ngare".

Kerukunan hidup beragama hanya dapat dicapai apabila masing-masing agama bersikap lapang dada satu sama lain. Untuk menciptakan kerukunan atas

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lihat, Alwi Shihab, Islam Inklusif (Cet IV: Bandung Mizan, 1999 h. 40)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ternate dalam anggka 2017

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Peta keagamaan halmahera utara, berdasarkan data Depertemen Agama Provinsi Maluku Utara tahun 20016/20017, jumlah penduduk berdasarkan pemeluk agama, Islam 74.621. Protestan 1.08779, Khatolik 1.104, Hindu 6, Budha 20, Kongfut 3, lain-lain 153. Sedangkan sarana ibadah, Mesjid 134, Gereja 148.

dasar itu, maka bukanlah semangat untuk menang sendiri yang perlu dikembangkan, adalah prinsip "setuju dalam perbedaan" maknanya orang mau menerima dan menghormati Sikap esklusifisme-teologis perlu dihindari dan sikap merasa paling benar dan urgensi teologis yang memandang agama lain sesat, juga harus dihindari. Akan tetapi pemahaman masyarakat terhadap simbol-simbol agama sangat berbeda-beda dan berfariasi sesuai dengan tingkat pemahaman pengamat agama masing-masing.

Kerukunan hidup beragama hanya dapat dicapai apabila masing-masing agama bersikap lapang dada satu sama lain. Untuk menciptakan kerukunan atas dasar itu, maka bukanlah semangat untuk menang sendiri yang perlu dikembangkan, adalah prinsip "setuju dalam perbedaan" maknanya orang mau menerima dan menghormati orang lain dengan seluruh aspirasi, keyakinan kebiasaan dan pola hidup, dengan kebebasanya untuk menganut keyakinan agamanya yang dianut.

## 1. Pola Budaya Hubungan (Kekerabatan)

Konflik jelas mempengaruhi makna dari hubungan kekeluargaan yang dipahami oleh masyarakat Halmahera Utara. Masyarakat Halmahera Utara mengenal setidaknya 3 (tiga) hubungan kekerabatan yaitu kerabat geneologis (hubungan darah), kerabat affinial (perkawinan) dan kerabat sosial (kesukuan).<sup>5</sup> Di Tobelo Untuk beberapa orang, hubungan kekeluargaan dalam garis keturunan yang sama merupakan sebuah faktor penting yang dipakai sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>J. W. Ajawaila, Hibualamo; Upaya Mencari Jati Diri dalam S.S. Duan, *Hein dan Hibualamo*; Tobelo Pos Menelusuri Jejak Kepemimpinannya (Tobelo: Tobelo Pos, 2008), h. 39

dasar untuk hidup bersama kembali sesudah terjadinya konflik. Hal seperti ini terlihat dalam proses pemulangan pengungsi ke tempat asal mereka. Dalam proses pemulangan tersebut, pihak yang menerima pemulangan baik dari Kristen maupun Islam menyeleksi nama-nama dari orang-orang yang akan kembali ke desa mereka. Mereka yang diijinkan kembali lebih dulu biasanya memiliki hubungan kekeluargaan yang cukup dekat dengan masyarakat yang menerima dan dianggap tidak terlibat secara langsung dalam peristiwa konflik.6

Seperti yang telah dijelaskan pada bagian sebelumnya bahwa dalam kurun waktu tertentu dengan berbagai pengaruh yang berkembang hubungan Kristen — Islam mengalami kemunduran. Situasi yang demikian membuat kesulitan tersendiri dalam upaya merekatkan kembali hubungan kekeluargaan yang ada dalam kehidupan masyarakat. Upaya menerima keluarga yang kembali setelah konflik dengan latar yang demikian jelas mengalami kesulitan tersendiri. Pada beberapa tempat, keluarga menerima kembalinya mereka yang mengungsi namun penerimaan tersebut tidak disertai perjumpaan dan komunikasi langsung dengan mereka yang kembali.

Pendekatan kekeluargaan setidaknya telah menjadi sebuah jalan masuk bagi upaya memulihkan relasi Kristen – Islam. Dengan berbagai hambatan hubungan tersebut coba untuk di tata kembali demi kehidupan bersama yang lebih baik. Dalam kenyataannya relasi kekeluargaan yang tercipta sesudah

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>(Wawancara: Abner Etnje tanggal 21 Mei 2011, S. S. Duan, tanggal 25 Mei 2017, Rusman Soleman, tanggal 8 Juni 2017).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>(Wawancara :Pdt. F. R. Bawole, tanggal 20 Mei 2014 dan Pdt. W. Boloha, tanggal 26 Mei 2017).

konflik bergerak ke arah formalitas dengan mengutamakan penampakan dari hubungan tersebut. Masyarakat dari dua komunitas dalam hal ini menyadari bahwa agama yang mereka anut dan pengalaman konflik merupakan kenyataan yang tidak dapat begitu saja dihilangkan disamping kenyataan lain tentang adanya hubungan kekerabatan diantara mereka. Dalam perjumpaan langsung pendekatan kekeluargaan setidaknya merenggangkan sedikit dari ketegangan yang tercipta. Melalui perkunjungan dalam perayaan hari besar keagamaan dan dalam kegiatan yang dilaksanakan oleh keluarga seperti pernikahan dan juga dalam kedukaan masyarakat mencoba membentuk kembali kekerabatan yang ada.

Kenyataan di atas tidak menghilangkan kerentanan dari hubungan berdasar kekeluargaan tersebut. Walaupun masyarakat mencoba dengan cukup baik mendekatkan diri kembali dengan mengutamakan ikatan kekerabatan namun dalam kenyataanya belum ada kepercayaan yang sungguh-sungguh dapat meniadakan kecurigaan diantara mereka. Hal ini terlihat dalam beberapa isu yang muncul seperti beredarnya pesan singkat "Natal Berdarah", "Idul Fitri Berdarah", "Rencana Penyerang Balasan" dan beberapa isu lain dengan nuansa agama yang muncul dalam kehidupan masyarakat biasanya disikapi dengan kembali berdiri pada agama masing-masing. Selain itu dalam beberapa peristiwa seperti yang terjadi di Mamuya dimana perkelahian yang di awali oleh dua orang pemuda beragama Kristen dan Islam membuat situasi menjadi tegang dan berdampak pada masyarakat dari dua komunitas bersiap untuk menghadapi kemungkinan yang akan terjadi.

Selain isu-isu yang sering muncul, hambatan yang cukup mengganggu dalam menata kembali kehidupan bersama adalah pada persoalan makanan dan minuman. Bagi komunitas Kristen, sikap yang ditunjukan oleh umat Islam dengan tidak makan dan minum di keluarga mereka yang Kristen menunjukan penolakan mereka terhadap pihak Kristen. Dalam hal ini komunitas Kristen menganggap komunitas Islam memandang rendah mereka dengan anggapan bahwa makanan dan minuman yang dihidangkan oleh orang Kristen semuanya haram. Dengan memandang haram terhadap keramahan tersebut berarti sama dengan memandang rendah umat Kristen. Komunitas Kristen mengetahui bahwa pemeluk agama Islam tidak mengkonsumsi makanan tertentu yang dianggap haram dalam ajaran agama tersebut. Dengan pengetahuan ini komunitas Kristenpun tidak akan menghidangkan sesuatu yang dianggap haram oleh umat Islam dan karena itu penolakan ini dianggap sebagai penolakan secara langsung terhadap orang Kristen.

Bagi komunitas Islam, persoalan yang cukup menganggu dalam relasi yang dibangun dengan pemeluk Kristen adalah pada soal penghargaan umat Kristen terhadap pelaksanaan ibadah puasa yang mereka jalankan. Saleh Tjan (Tabloid Tobelo Pos, 2006) berpendapat bahwa ucapan selamat menjalankan puasa yang dipasang dalam bentuk baliho dan spanduk dari berbagai organisasi termasuk pihak Gereja hanya sebatas spanduk yang tidak memiliki dampak apapun dalam kehidupan nyata. Aktivitas rumah makan yang tetap buka di siang hari maupun sarana hiburan malam yang juga tidak berhenti beroperasi menunjukan dengan jelas sikap dari tidak adanya penghargaan bagi umat Islam

yang sedang menjalankan puasa. Bagi Tjan kekerabatan akan lebih indah jika pihak Kristen memberikan penghargaan terhadap ibadah yang sedang dilaksanakan.

Dari apa yang diungkapkan di atas jelas bahwa upaya membangun hubungan melalui pola kekerabatan antar pemeluk Kristen – Islam memiliki kendala tersendiri. Dalam relasi tersebut keraguan akan ketulusan masing-masing pihak untuk menjalin hubungan menjadi faktor penting yang menghambat relasi kekeluargaan tersebut. Rasa percaya dalam hal ini rupanya masih ada pada ikatan keagamaan. Sikap komunitas Islam sendiri dapat dimengerti dari pemahaman mereka menyangkut ajaran-ajaran yang terdapat dalam Al-Quran menyangkut hubungan persaudaraan. Bahwa kewajiban dan loyalitas terhadap keluarga hanya dikuatkan oleh ikatan moral namun hubungan persaudaraan sesama komunitas Islam disatukan dalam ketaatan kepada Tuhan (Dale F. Eickelmen dan James Piscatori,1998,:99–100). Ketataan terhadap Tuhan inilah yang menjadi pembenaran tunggal terhadap sikap yang dikembangkan dalam relasi dengan sesama saudara yang berbeda agama.

## 2. Pola Sosial (Identitas Kesukuan)

Telah disebutkan di atas bahwa identitas kesukuan menjadi salah satu faktor yang mempengaruhi hubungan Kristen – Islam di Halut. Identitas ini bagai dua sisi dari mata uang yang sama. Sisi satu menampilkan kemungkinan untuk membangun kembali hubungan berdasarkan ikatan persaudaraan dari suku yang sama, namun di sisi yang lain menampilkan kecenderungan untuk

merusak kembali upaya-upaya yang telah dilakukan dalam mempererat hubungan antar masyarakat yang berbeda agama.

Latar belakang sebagai anggota dari sebuah komunitas bersama yang dipersatukan oleh tradisi bersama memberikan kemungkinan yang cukup baik bagi masyarakat untuk saling menerima walaupun berbeda agama. Dalam hal ini penting dicatat bahwa upaya rekonsiliasi masyarakat Tobelo dilakukan dengan mengedepankan pendekatan dalam ikatan kesukuan ini. Deklarasi damai yang ditandatangani oleh tokoh adat yang berasal dari Kristen dan Islam pada 19 April 2001 tersebut dinyatakan sebagai sebuah deklarasi dari masyarakat adat Hibualamo (S.S. Duan, 2008:lampiran 2). Upaya ini tentu baik bahwa masyarakat berusaha bersatu dalam tatanan sebagai orang yang berasal dari latar belakang suku yang sama. Namun yang menjadi soal di sini adalah bahwa konflik yang terjadi merupakan konflik yang berkembang dalam pemahaman masing-masing pihak bahwa konflik tersebut merupakan konflik bernuansa Penyelesaian konflik dengan mengedepankan pendekatan adat agama. merupakan sebuah bentuk penyelesaian yang menimbulkan soal sendiri karena konflik ini bukanlah sebuah konflik/perang adat.

Berbeda dengan deklarasi Tobelo, deklarasi damai Galela yang dilaksanakan tanggal 30 Juni 2001 dengan jelas menyebutkan bahwa deklarasi ini dilaksanakan oleh masyarakat dari dua komunitas yaitu Kristen dan Islam (Sefnat Hontong. 2009:180). Isi dari deklarasi tersebut bergerak dari sebuah kondisi masa lalu yang diharapkan tidak lagi terjadi ke kondisi masa depan yang

lebih baik dengan mengedepankan ikatan sebagai sesama orang Galela. Dari sini jelas bahwa pendekatan yang dilakukan dalam deklarasi Galela adalah pendekatan yang tidak menghilangkan kenyataan masa lalu namun masa lalu tersebut menjadi sebuah peringatan penting untuk menata kehidupan bersama.

Dengan dua model deklarasi damai seperti yang disebutkan di atas jelas bahwa ikatan kesukuan sebagai sesama anggota masyarakat asli dianggap memiliki tempat tersendiri dalam membangun relasi masyarakat Halmahera Utara pasca konflik. Setidaknya dengan deklarasi tersebut masyarakat dari kedua komunitas dimungkinkan kembali untuk hidup bersama melampaui ikatan kekeluargaan.

Pendekatan hidup bersama dengan mengedepankan kesukuan bukan sesuatu yang tanpa masalah. Pada sisi yang lain identitas tersebut menjadikan masing-masing pihak merasa sebagai pemilik yang sah dari tradisi masyarakat asli Halmahera Utara. Akibat dari hal ini adalah dalam beberapa peristiwa yang terjadi pada kehidupan masyarakat identitas tersebut dijadikan sebagai simbol tertentu dalam menghadapi sesama suku yang berbeda agama. Menjadi penting disini untuk mengungkapkan pendapat Gani Kasuba (2000) yang menyatakan bahwa Islam telah hadir ratusan tahun sebelum agama Kristen masuk dan karena itu umat Islam di Halmahera Utara harus mampu menyatakan keberadaan dirinya sebagai umat Islam dan sekaligus sebagai penduduk asli Halmahera. Pernyataan Kasuba tersebut jelas hendak menyatakan bahwa Islam merupakan agama yang telah berakar lebih dulu dalam kehidupan masyarakat dibanding

dengan agama Kristen. Dengan pernyataan ini pula maka Kasuba sebenarnya hendak menyatakan bahwa yang lebih berhak untuk berada di Halmahera Utara adalah umat Islam dan karena itu umat Islam di Halmahera Utara seharusnya mampu memperjuangkan hak-hak mereka sebagai penduduk asli dan sekaligus sebagai pemeluk agama Islam dalam berhadapan dengan pemeluk agama Kristen.

Pengungkapan sebagai suku asli jelas memperlihatkan sebuah tuntutan pengakuan terhadap identitas keislaman bagi masyarakat Halmahera Utara. Terusirnya mereka dari beberapa tempat yang ada di Halmahera Utara membuat perasaaan sebagai orang kalah menjadi beban tersendiri. Beban ini kemudian menjadi kendala sendiri yang pada gilirannya memicu konflik baru sebagai akibat dari keinginan untuk menunjukan kemampuan sebagai orang asli Halmahera yang memiliki keberanian untuk berperang.

# C. Hubungan Agama dan Interaksi Sosial

# i.Agama Sebagai "Habitus".

Dalam interaksi sosial nilai kerukunan agama dan budaya dipandang sebagai modal sosial dasar masyarakat yang dapat berinteraksi antara satu individu dengan individu, individu dengan kelompok yang lain. Nilai-nilai dasar ini dalam perespektif sosiologis agama dipandang sebagai habitus.<sup>8</sup> Habitus adalah sistem diposisikan yang berlangsung lama dan berubah-rubah

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lihat Bryan S. Turner (ed.) The New Blackweel Companion To The Sosiologi Of Region "Sosiologi Agama" (Cet. I, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013), h. 359

(durable-transposible disposition) yang berfungsi sebagian generatif bagi praktek-praktek yang terstuktur dan terpadu secara obyektif.<sup>9</sup>

Pemikiran Habitus, bermula dari Aristoteles dan St. Thomas Aquanas, pada awalnya dikaitkan dengan Mauss, tetapi dalam penjelasan yang lebih sempurna dalam analisis Elias. tentang tranfonnasi tingka laku dalam sejarah Barat, yang menekankan bagaimana subyek bertubuh bersifat luwes dan sangat mudah dirasuki dalam kaitannya dengan proses-proses sosial skala besar. Namun paparan yang paling terkenal dan berpengaruh tetap berada ada dalam paparan Bourdieu tentang watak bertubuh pro-kognitif yang merangsang bentuk-bentuk khusus orientasi kepada dunia, mengorganisir masing-masing indera dan pengalaman badaniah generasi ke dalam hierarki khususnya, dan menggiring manusia kepada cara-cara khusus untuk mencari tahu dan bertindak. 10

Bourdieu memperluas kembali konsep habitus Marcel Mauss, walaupun konsep ini muncul dalam karya Aristoteles, Norbert Elias, Max Weber, dan Edmund Husserl. Ia menggunakan konsep habitus ini dengan cara yang sistematis dalam usaha memecahkan antinomi terkenal dalam ilmu-ilmu humaniora; obyektivisme dan subyektivisme.<sup>11</sup> Bourdiu mengkombinasikan

Lihat Bryan S. Tumer (ed.) The New Blackweel Companion To The Sosiologi Of Region "Sosiologi Agama", h. 359

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Pierre Bordieu, dalam Rechard Harkat (et.al) Habitus +Modal) +Ram =poletik sulasastra (Yogyakarta: 2005), h. vii-x.

Pierre Bourdieu (1930-2002) adalah sosiolog Perancis dan penulis yang terkenal karena pandangan politiknya yang vokal dan keterlibatan dalam isu-isu publik, ia seorang intektual terkemuka dan menjadi "referensi intelektual" bagi gerakan yang menentang neoliberalisme dan globalisasi yang berkembang di Prancis dan bagian dunia lain selama 1990-an. Karya termashur "Distinction" dengan teori populer "Habitus". Lihat Satrio Arismunandar,

teori dan fakta yang bisa diverifikasi, dalam usaha mendamaikan kesulitankesulitan, bagaimana memahami subyek di dalam struktur obyektif. Dalam proses itu, ia mencoba mendamaikan pengaruh dari dua hal yaitu latarbelakang sosial dan pilihan bebas terhadap individu. Demikin juga Bourdieu merintis kerangka dan terminologi seperti modal budaya, modal sosial, modal simbolik, serta habitus, rana (field) atau lokasi, doxa, dan kekerasan simbolik untuk mengungkapkan dinamika, relasi, dan kekuasaan dalam kehidupan sosial. 12

Sejumlah penelitian dalam sosiologi agama lebih berorientasi empiris yang berpijak pada pandangan habitus ini, dengan asumsi bahwa tubuh sebagai "prinsip yang melahirkan dan mempersatukan semua praktek". sosiologi, penggunaan terma "habitus" menurut Elias cenderun difakuskan pada isu-isu semisal seberapa lama pergeseran terma dalam monopoli kekerasan dan devisi tenaga kerja berdampak bagi watak bertubuh manusia, atau pada bagimana posisisi seorang individu dalam beragama "lapangan sosial" membentuk cita rasa dan preferensi mereka dalam perspektif Bordieu.<sup>13</sup> Demikian juga menurut Berger bahwa nilai penting agama dalam sepanjang sejarah sesungguhnya mencerminkan fakta, meskipun agama merupakan produk dari konstruksi sosial, muatan-muatan simbolnya menempatkan kehidupan dan takdir manusia kedalam kosmos sakral yang melampaui realitas sehari-hari.

Pierre Bourdieu dan Pemikirannya Tentang Habitus, Doxa dan Kekerasan Simbolik "Makalah"

tt, h. 1-4
Doxa (Himne atau Pujian ) adalah nilai-nilai tak sadar, berakar mendalam, mendasar, yang dipelajari (learned) yang dianggap sebagai universal-universal ang terbukti dengan sendirinya (self-evendent), menginformasikan tindakan-tindakan dan peikiran-pikiran seorang agen dalam ranah (fields). Satrio Arismunandar, h. 1-3

13 Bryan S. Turner (ed.) Sosiologi Agama, h. 359

Kosmas ini berfungsi untuk meyakinkan kembali para individu akan kebermaknaan dan realita kehidupan, untuk membekali mereka dengan kerangka konseptual dan eksistensi yang menjadi sarana bagi mereka agar bisa bertindak . membangun identitas berbasis-peran dan mengembangkan sebuah habitus terstruktur yang, secara biologis, kurang dari diri mereka. Dalam konteks ini Berger menumbuhkan minat Weber dengan menganalisis serangkaian teodise (ajaran tentang keadilan dan kasih sayang Tuhan ketika kita mendapatkan hal-hal yang kejam, buruk dan ketidak adilan dalam kehidupan ini) dari hasrat "irasional" agar terserap kedalam *Other* yang menonjol dalam mistisisme agama singga kedalam paparan yang sangat rasional tentang signifikansi universal dari setiap perbuatan manusia didalam kompleksitas karma-samsara dalam agama India) sebagai konstruksi kultur yang tidak bertujuan untuk memberikan kebahagiaan ataupun imbalan/pahala namum makna, terutama dalam kaitannya dengan fakta kejam kematian. 14

Habitus sebagai konsep karena jangkauan yang luas tak hanya mencakup atau menjembatani, kesenjangan antar struktur dengan agensi, borjuis dengan proletar serta mendukung mode lama atau dengan terent baru dsb. <sup>15</sup> Habitus, adalah salah satu melalui gerakan tubuh kerap dianggap reme, dari cara makan, minum, bicara, berjalan hingga buang hajat yang kesemuanya terkait dengan pembagian kerja. Habitus lebih sederhana di jelaskan oleh George Ritzer sebagai struktur mental atau kognitif, yang digunakan aktor untuk menghadapi

Bryan S. Turner, (ed). Sosiologi Agama, h. 360
 Geoge Ritzer Douglas J. Goodman, Teori sosiologi modern (Jakarta: Kencana, 2006), h.528-530

kehidupan sosial. Dalam hal ini aktor dibekali seperangkat sistem nilai, norma dan pengetahuan di lingkungan manapun ia berada. Seperangkat sistem nantinya berguna "menghadapi dunia", dengan demikian habitus bersifat diciptakan dan menciptakan" atau dengan kata struktur yang menstruktur". <sup>16</sup>

Istilah-istilah kuncinya Habitus, ranah (fiel), dan kekerasan simbolik. Ia meluaskan gagasan modal (capital) kekategori-kategori seperti modal sosial, modal budaya, dan modal simbolik. Bagi Bourdieu, setiap individu menempati suatu posisi dalam ruang sosial multidimensional. Ruang itu tidak didefinisikan oleh keanggotaan kelas sosial, namum melalui jumlah setiap jenis modal yang ia miliki. Modal itu mencakup nilai jejaring sosial, yang bisa digunakan untuk memproduksi atau mereproduksi ketidak kesetaraan. Seperti modal yang di masyarakat, budaya, kerja sama, gotong royon, termasuk nilai-nilai budaya lokal adalah bagian dari nilai sosial. Bourdieu, menekan bagaimana kelas – kelas sosial, khususnya kelas intelektual kelas penguasa, melestarikan keistimewaan sosial mereka lintas generasi kegenerasi, ini terlihat walaupun ada mitos bahwa masyarakat pasca industri kontemporer menggembor-gemborkan kesamaan peluan dan mobilitas sosial yang tinggi, yang dicapai lewat pendidikan formal dalam peningkatan kualitas dan status sosial seseorang.

Tentang Ranah dan Habitus, Bourdieu menerimah pandangan Weber bahwa masyarakat tidak bisa dianalisis secara sederhana lewat kelas-kelas ekonomi dan idologi semata. Banyak kara yang berkaitan dengan peran

<sup>16</sup> Geoge Ritzer Douglas J. Goodman, Teori sosiologi modern (Jakarta: Kencana, 2006), h.522

independen dari faktor-faktor pendidikan dan budaya. Sebagai ganti analisis masyarakat lewat konsep kelas, selanjutnya Bourdieu menggunakan konsep ranah (field), yakni sebuah arena sosial dimana orang melakukan manuver dan berjuang, dalam mengejar sumberdaya yang didambakan.<sup>17</sup>

Habitus dapat dirumuskan sebagai sebuah sistim disposisi-disposisi (skema-skema persepsi, pikiran, tindakan yang diperoleh dan bertahan lama). Agen-agen individual dapat mengembangkan disposi-disposi ini sebagai tanggapan terhadap kondisi-kondisi obyektif yang dihadapinya. Dengan cara ini, Bourdieu menteorikan penanaman struktur sosial obyektif ke dalam pengalaman mental dan subyektif dari si agen. 18 Selanjutnya habitus menurut Bourdieu;

Konsep Habitus memuat dua konsep yang paling mendasar yang bersifat generative yang dapat diklasifikasi secara obektif dalam sistimatis pembelian dari praktek. Juga dua hubungan yang saling menjelaskan antara satu dengan lain yaitu kapasitas praduksi yang dapat diklasifikasi, dan kapasitas yang dapat membedakan serta mengapresiasi produk dalam dunia sosial. Lebih lanjut Bourdiu mengemukakan pandangan tentang habitus: Habitus tidak hanya berkaitan dengan struktur yang menstruktur tetapi berkaitan dengan peresepsi praktek. Prinsip-prinsip pembagian kelas-kelas yang mengorganisir persepsi dunia sosial itu sendiri adalah produk sosial. Setiap keadaan kelas didefenisikan untuk melalui hubungan relasi yang turun dari posisi dalam kondisi sosial.

<sup>17</sup> Satrio Arismunandar, Pierre Bourdieu dan Pemikirannya Tentang Habitus, Doxa dan Kekerasan Simbolik "Makalah" tt, h. 4
18 Satrio Arismunandar, Pierre Bourdieu dan Pemikirannya Tentang Habitus, h.4

Bourdieu, menggunakan beberapa terminologi ekonomi untuk mengalisis proses-proses reproduksi sosial dan budaya, tentang bagaimana berbagai bentuk modal cenderung untuk di transfer dari satu generasi kegenerasi selanjutnya. Modal Budaya seperti; kompotensi, keterampilan, kuaifikasi juga dapat menjadi sumber salah satu pengenalan dan kekerasan simbolik. Kata kunci dari proses ini adalah transformasi warisan simbolik atau ekonomi seseorang (misalnya aksen atau harta milik) menjadi modal budaya ( seperti: kualifikasi universitas) suatu proses dimana logika ranah-ranah budaya dapat menghalangi atau menghambat, tetapi tidak dapat mencegah. 19

Relevansi pemikiran Bourdieu dalam teori habitus dan kaitan dengan penelitian ini menunjukkan bagaimana relasi kuasa terjadi dalam struktur masyarakat tertentu. Namum lewat konsep habitus ini, terlihat bahwa realitas sosial tidak begitu sederhana, sebaimana penjelasan melalui teori pertentangan kelas yang terlalu mengutamakan faktor ekonomi dan mengabaikan faktor-faktor lainnya.

Indonesia khususnya Tobelo Halmahera Utara, pemikiran Bourdieu ini bermanfaat signifikan dalam upaya memahami dan menganalisis kesenjangan sosial budaya, ekonomi dan politik yang ada di masyarakat. Sebaliknya dapat dilihat secara kritis terjadinya represi dan kekerasan simbolik, yang dilakukan

<sup>19</sup> Satrio Arismunandar, Pemikiran tentang Habitus, h. 8

oleh rezim atau kelompok yang berkuasa terhadap masyarakat kelas bawah, yang terpinggirkan dalam proses "pembangunan".<sup>20</sup>

Hal ini berdasarkan hasil wawancara antara peneliti dengan informan bapak kepala bidang bimbingan Islam: Bahwa hubungan interaksi kami di Tobelo saat ini berjalan sangat bagus, antara sesame umat beragama dibandingkan dengan sebelum kerusushan, masyarakat sudah mulai sadar dengan konflik kemarin, dan setiap kegiatan-kegiatan keagamaan kami saling melibatkan dalam perayaannya...<sup>21</sup>

Fenomena tersebut jika dicermati pemikiran Bourdieu lebih dalam mengapa program dan upaya pemerintah telah melakukan berbagai persoalan termasuk upaya rekonsiliasi dan penyelesaikan konflik dan kegiatan sosial lainya, ternyata jurang antara masyarakat bawah dan kelompok yang diuntungkan oleh sistim masih sangat lebar. Bisa jadi kelompok yang dominan pada hakikatnya terus memproduksi struktur yang menguntungkan posisi tersebut. Mereka sangat berkepentingan, jangan sampai struktur yang menindas dan represif ini berkelanjutan. Dari komitmen keperpihakan tersebut, dapat dipikirkan langkah-langkah apa yang patut dilakukan, untuk menjembatani kesenjangan itu dan meningkatkan posisi masyarakat kelas bawah yang tertindas apalagi mereka secara pengetahuan dan kehidupan ekonomi sangat terbatas.

Dalam hubungan agama dengan fungsi sosial yang pertama; agama dapat dipahami sebagai faktor identitas dan legitimasi etis dalam hubungan sosial. Maka fungsi agama sebagai idologi: Agama menjadi perekat suatu masyarakat kerena memberi kerangka penafsiran dalam pemaknaan hubungan-hubungan

<sup>20</sup> Satrio Arismunandar, Pemikiran tentang Habitus, h. 8

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Wawancara Bimas Islam Kemenag Halut bulan November 2017 di Tobelo Halmahera Utara

sosial. Sejauh mana suatu tatanan sosial dianggap sebagai representasi relegius, yang dikehendaki Tuhan. Kedua agama sebagai faktor identitas dapat didefenisikan sebagai pemilikan pada kelompok sosial tertentu. Kepemilikan ini memberi stabilitas sosial, status, pandangan hidup, cara berpikir, ethos. Ini menjadi lebih kental lagi bila dikombinasikan dengan identitas etnis: Ambon Kristen, Ternate Muslim, Tobelo Kristen. Bali Hindu, Ace Muslim. Pertentangan etnis atau pribadi bisa menjadi konflik antar agama. Faktor identitas ini sekaligus berfungsi sebagai kapital sosial bila dilihat dari perspektif Bourdieu karena merupakan jejaringan atau sumber daya berkat kepemilikan pada agama yang sama, lalu menjadi faktor perekat yang bisa menumbauhkan kepercayaan dan solidaritas, meski di sisi lain juga bisa menjadi alat diskriminasi.<sup>22</sup>

Agama yang konkrit adalah yang dihayati oleh pemeluknya dengan sistem ajaran, norma moral, institusi, ritus, simbol, para pemukanya. Semua unsur yang memberi wajah konkrit agama ini bisa mengkristal dalam bentuk penafikan terhadap yang berbeda. Maka sangat rentan pertentangan. Provokasi tidak akan berhasil kalau kebencian tidak ada. Sedikit provokasi saja akan mudah membakar perilaku agresif atau kekerasan terhadap pemeluk agama

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Haratmoko, Agama-agama dan Masalah Kekerasan ;Proses dari Imajiner Sosial Ke Kekerasan "Makalah" (Seminar Nasional Dalam rangk Dies Natalis UIN Sunan Kalijaga Yogakarta ke 61, 2012), h. 2

lain.<sup>23</sup> Kunci masalah terletak pada 'tidak bisa menerima yang berbeda' tetapi harus saling menerimah dan memahami.

#### 2. Interaksi Sosial.

Interaksi sosial adalah proses dimana antara individu dengan individu, individu dengan kelompok atau kelompok dengan kelompok berhubungan satu dengan yang lain. Banyak para ahli sosiologi sepakat bahwa interaksi sosial merupakan syarat utama bagi terjadinya aktivitas sosial dan hadirnya kenyataan sosial. Max Weber melihat kenyataan sosial sebagai sesuatu yang didasarkan pada motivasi individu dan tindakan-tindakan sosial.<sup>24</sup>

Demikian juga interaksi sosial merupakan suatu hubungan timbal balik antara individu dengan individu lain, individu dengan kelompok dan sebaliknya. Interaksi sosial memungkinkan masyarakat berproses sedekian rupa sehingga membangun suatu pola hubungan . Interaksi sosial dapat diandaikan dengan apa yang disebut oleh Max Weber sebagai tindakan sosial individu yang secara subjektif diarahkan terhadap orang lain.<sup>25</sup> Menurut Kimball Young, interaksi sosial berlangsung antara lain:

a. Orang perorangan dengan kelompok atau kelompok dengan orang perorang (there may be to group or group to person relation).

214

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Haratmoko, *Agama-agama dan Masalah Kekerasan*; Proses dari Imajiner Sosial Ke Kekerasan, h. 2

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Lihat. "Pengambilan Peranan Dalam Interaksi Sosial",dalam J. Dwi Narwako & Bagong Sunyanto, Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2004), h. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Paul, Johnson, Teori Sosiologi Klasik dan Modern (Jakarta: PT Gramedia, 1986), h.

- b. Kelompok dengan kelompok (there is group to group interaction)
- c. Orang perorang (there is person to person interaction).

Demikian juga ahli sosiolog Max Weber bahwa metode yang digunakan untuk memahami arti subjektif tindakan sosial seseorang adalah dengan pendekatan vertehen. Istilah ini tidak sekedar merupakan introspeksi yang hanya bisa digunakan untuk memahami arti subjektif tindakan diri sendiri, bukan tindakan subjektif orang lain, sebaliknya apa yang dimaksud Weber dengan Verstehen adalah kemampuan untuk berempati adalah kemampuan untuk menempatkan diri dalam kerangka berpikir orang lain yang perilakunya mau dijelaskan dengan situasi serta tujuan-tujuannya yang dilihat menurut perspektif itu.26 Lebih lanjut Weber mengklasifikasi ada empat jenis tindakan sosial yang mempengaruhi sistim struktur sosial masyarakat, antara lain ; 1. Rasional instrumental (pertimbangan dan pilihan yang sadar untuk mengambil tindakan). 2. Rasionalitas yang berorientasi nilai, 3. Tindakan tradisional, 4. Tindakan esektif ( tindakan ini berdasarkan perasaan atau emosi dan bersifat spontan). Weber mengakui bahwa empat jenis tindakan sosial yang di kemukakan adalah merupakan tipe ideal dan jarang bisa di temukan dalam kenyataan. Tetapi tindakan sosial apapun wujudnya hanya dapat dimengerti menurut arti subjektif dan pola-pola motivasional yang berkaitan dengan tindakan tersebut. Untuk

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Paul, Johnson, Teori Sosiologi Klasik dan Modern, 1986, h. 216.

mengatahui artisubjektif dan motivasi individu yang bertindak, yang di perlukan adalah kemampuan untuk berempati pada peranan orang lain.<sup>27</sup>

Interaksi sosial yang sesungguhnya terjadi adalah hubungan insan yang bermakna melalui hubungan itu berlangsung kontak makna-makna yang direspon kedua belah pihak. Makna-makna di komunikasikan dalam simbol-simbol. Misalnya rasa senang yang di ungkapkan dengan senyum, jabat tangan dan tindakan positif lainnya, dan tambahan rangsangan panca indra yang memiliki pengertian penuh. Bentuk-bentuk interaksi dapat menguntungkan bila berlangsung dalam perhitungan rasional dan mendatangkan keuntungan bagi yang menjalankannya. Akan tetapi dapat menjadi merugikan bila kerjasama dan persaingan adalah pertikaian dijalankan berdasarkan emosional dan sentimen yang tidak terkontrol, sebagai hasilnya kerap kali membawa kerugian serta kekecewaan.

# 3. Faktor-faktor dan Ciri-ciri Interaksi Sosial

Interaksi sosial mempunyai hubungan terhadap penafsiran sikap dan pengertian sesama individu dan kelompok. Terjadinya proses ini dipengaruhi oleh beberapa faktor yang dapat bergerak sendiri secara terpisah maupun dalam keadaan yang bergabung. Diantara Faktor-faktor interaksi sosial meliputi:

- a. Faktor Peniruan (inmitasi)
- b. Faktor Sugesti

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Lihat J. Dwi Narwako & Bagong Sunyanto. Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2004), h. 19.

- c. Faktor Identifikasi
- d. Faktor Simpati

Charles P. Loomis melihat bahwa ada beberapa ciri-ciri penting dari interaksi sosial antara lain:

- 1. Jumlah pelaku lebih dari seorang, bisa dua atau lebih.
- 2. Adanya komunikasi antara para pelaku dengan menggunakan simbol-simbol
- Adanya dimensi waktu yang meliputi masa lampau, kini dan dengan yang akan menentukan tempat dari aksi yang sedang berlangsung
- 4. Adanya tujuan-tujuan tertentu dalam melakukan kegiatan.
- 5. Norma dan aturan dalam interaksi.

Norma sosial adalah kelakuan standar yang dijadikan pegangan oleh suatu perkumpulan itu diharapkan adalah dengan mematuhinya. Pada umumnya norma sosial merupakan garis panduan bagi anggota masyarakat pada waktu menghadapi suatu keadaan yang tertentu. Beberapa norma sosial yang diterima oleh kebanyakan masyarakat adalah larangan terhadap pembunuhan, pencurian dan perampokan. Tanpa norma sosial kehidupan manusia akan terganggu dan masyarakat menjadi kacau-balau. Untuk dapat, membedakan kekuatan yang mengikat norma-norma tersebut secara sosiologis di kenal adanya empat pengertian, yaitu:

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Bandingkan dengan J. Dwi Narwako & Bagong Suyanto (ed), Sosiologi, 2004, 47.

- Cara (Usage): lebih menonjol di dalam hubungan antar individu dalam masyarakat. Suatu penyimpangan terhadap tindakan adalah yang mengakibatkan hukuman berat akan tetapi hanya sekedar celaan dari individu yang dihubunginya,
- 2. Kebiasaan (Folkways): mempunyai kekuatan mengikat yang lebih besar daripada cara. Kebiasaan yang diartikan sebagai perbuatan yang diulang-ulang dalam bentuk yang sama merupakan bukti bahwa orang banyak menyukai perbuatan tersebut. Sebagai contoh, kebiasaan memberi hormat kepada orang yang lebih tua, kebiasaan menghormati orang yang lebih tua merupakan suatu kebiasaan oleh masyarakat dan setiap orang menyalahkan penyimpangan terhadap kebiasaan umum tersebut.
- 3. Tata Kelakuan (Mores): mencerminkan sifat-sifat yang hidup dari kelompok manusia yang dilakukan sebagai alat pengawal, secara sadar maupun tidak sadar oleh masyarakat terhadap anggotanya. Tata kelakuan di suatu pihak memaksakan suatu perbuatan dan ajaran anggota masyarakat yang menyesuaikan perbuatan-perbuatannya dengan tata kelakuan tersebut.
- 4. Adat istiadat atau tata kelakuan yang kekal serta kuat integrasinya dengan pola-pola perilaku masyarakat yang dapat meningkatkan kekuatan mengikat menjadi custom atau adat istiadat. Anggota masyarakat yang melanggar adat istiadat adalah mendapat sanksi yang keras yang kadang-kadang secara tidak langsung diperlakukan. Suatu

contoh hukum adat yang melarang terjadinya perceraian antara suamiistri. Suatu perkawinan dinilai sebagai kehidupan bersama yang
sifatnya abadi dan hanya dapat terputus apabila salah satu meninggal
dunia (cerai mati). Apabila terjadi perceraian, tidak hanya yang
bersangkutan yang tercemar namanya, tapi seluruh keluarga, bahkan
seluruh sukunya. Untuk menghilangkan kecemaran tersebut,
diperlukan suatu upacara adat khusus yang membutuhkan biaya besar.
Karena nilai adalah suatu bagian yang terpenting dari kebudayaan .
Suatu tindakan dianggap sah apabila secara moral dapat diterima dan
disepakati dalam masyarakat.<sup>29</sup>

Dalam interaksi sosial masyarakat Tobelo akan mengikuti pola-pola budaya dan sosial yang berlaku selama ini dalam komunitas etnis Tobelo maupun berhubungan etnis lain yang di sepakati sebagai sebuah norma yang berlaku pada suatu lingkungan masyarakat tertentu. Dalam teori perubahan sosial adalah perubahan pola perilaku , hubungan sosial, lembaga dan struktur sosial pada waktu tertentu. Demikian juga perubahan sosial adalah transformasi dalam organisasi masyarakat, dalam pola berpikir dan dalam prilaku pada waktu tertentu.

Pasca konflik benturan antar kelompok, etnis, suku dan agama di Tobelo meskipun sangat sukar dipersatukan, tetapi ternyata di beberapa komunitas lain perbedaan yang ada tidak selalu berbuntut dengan konflik yang terbuka, karena

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Lihat J. Dwi Narwoko, Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan h. 55.

Linat School Sztompka, Sosiologi Perubahan Sosial (Jakarta: Prenada, 2011), h. 5.

masing-masing kelompok sosial menyadari tentang dampak konflik berkepanjangan selalu menimbulkan kerugian dan hubungan sosialnya dapat terganggu dan tidak harmoni dalam masyarakat khususnya antar umat beragama di Tobelo. Interaksi sosial yang sesungguhnya terjadi adalah hubungan insan yang bermakna, melalui hubungan lansung kontak makna-makna yang responi kedua belah pihak, makna-makna dikomunikasikan dalam simbol-simbol misalnya rasa senang, akan di ungkapkan dengan senyum, jabat tangan, dan tindakan positif lainnya. Sebagai tambahan rangsangan panca indera atau rangsangan pengertian penuh.

Retaknya kohesi sosial atau ashabiyah dalam masyarakat Tobelo adalah keretakan sistem kekeluargaan, nilai gotong royang, dan kerukunan agama pasca konflik demikian pula dipengaruhi oleh faktor lain. Untuk menciptakan harmonisasi atau kohesi sosial dapat menggunakan perspektif Ibn Khaldun dalam konsep mengenai Ashabiyah atau solidaritas sosial, kemudian dikembangkan oleh Akbar S Ahmed, berkaintan dengan harmonisasi dapat terjalin dikalangan umat beragama di Tobelo. Faktor budaya, agama, ekonomi dan politik, ada pula faktor lain yang tak kala pentingnnya terjadi kohesi sosial seperti globalisasi, urbanisasi/transmigrasi yang masif, perubahan demografis, modernisasi, mismanagemen pemerintah, kesenjangan miskin kaya, ledakan dan penyebaran penduduk yang cepat. mewabahnya korupsi dll. Pasca konflik terjadi perubahan sikap. pemikiran dan karakter masyarakat yang fundamental. ingin persaingan untuk kemajuan dalam bidang ekonomi. budaya, sosial politik maupun pembangunan di berbagai sektor, perubahan yang terjadi pada fase

pasca konllik sangat signilikan. Kondisi ini membuat masyarakat lebih kompetitif, progresif, dan berperadaban dalam perspektif Ibn Khaldun sebagai masyarakat ramah, penuh solidaritas antar golongan (ashabiyah). Ashabiyah berasal dari kata ashabat yang berarti mengingat. Secara fungsional ashabiyah menunjukkan pada ikatan sosial budaya yang dapat digunakan untuk mengukur kekuatan kelompok sosial. Selain itu, ashabiyah juga dapat dipahami sebagai solidaritas sosial, dengan menekankan pada kesadaran, kepaduan dan persatuan kelompok. 32.

Terjadi pemberontakan atas kebijakan yang tidak berpihak terhadap masyarakat kecil dan terjadinya perebutan kekuasaan pada elit politik lokal maupun nasional, kemajuan di bidang ilmu pengetahuan sesuai peradababan manusia itu sendiri. Seorang membangun hubungan baik dengan pemimpin atau Raja harus menjaga pergaulan atau solidaritas sosial dapat terjadi atau usaha yang dapat mempertahankan atau memenangkan, hanya dapat dicapai dengan bantuan keturunan secara umum, karena hubungan darah dan kaum kerabat dapat membantu, sementara orang luar dan orang asing tidak , hubungan secara kekeluarganaan adalah sesuatu yang alami tetapi sesuatu yang khayali. 33 Lebih lanjutnya menurut Ibn Khaldun ashabiyah merupakan unsur penting dalam

<sup>31</sup>Ashabiyah (Solidaritas sosial); Terjadinya watak peradaban dan berimbas pada kebohongan atau pertentangan kepentingan disebabkan beberapa faktor: 1 Semangat telibat (tasyayu) Kepada pendapat-pendapat dan mazhab-mazhab, 2 Terlalu percaya kepada orang-orang yang menukilkan tergantung pada: ta'dil dan tarjih, 3. Tidak mampu memahami maksud yang sebenarnya, 4 Asumsi yang tidak beralasan terhadap kebenaran sesuatu, 5 Mengetahui kondisi sesuai dengan realitas yang sebenarnya, 6 Harus memberikan penilain secara objektif kepada pemimpin atau penguasa tentang kejujuran. Kebaikan dan keburukan dll. Lihat Ibn Khaldun: Mnqaddimah Ibn Khaldun (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2003), h. 57-59

Thon L. Esposito (ed). Ensiklopedi Dunia Islam Modern (Jitid I.Bandung: Mizan.

<sup>2001).</sup> h. 198 33 Jbn Khaldun: Muqaddimah Ibn Khaldun (Jakarta : Pustaka Firdaus, 2003). h.223

membangun negara atau daerah. Tanpa negara akan mudah runtuh karena tidak memiliki ikatan solidaritas sosial yang kuat, untuk saling kerjasama, membangun sikap saling pengertian, dan bahu-membahu mempertahankan keutuhan negara. Maka dalam penyelesaian konflik yang berkepanjangan dan mengancam eksisten negara maka negara harus hadir dan tegas dalam menyelesaikan masalah konflik demi kepentingan masyarakat untuk hidup rukun, aman dan damai. Ashabiyah merupakan suatu jalinan sosial yang dapat membangun kesatuan suatu bangsa, terlepas apakah itu dipengaruhi oleh ikatan kekeluargaan maupun persekutuan, demikian pula dapat melahirkan persatuan dan kesatuan umat. Hal ini menunjukan bahwa interaksi umat beragama di Tobelo Kabupaten Halmahera Utara pasca konflik terjalin sangat bagus. Dibandingkan dengan sebelum konflik. Karena masyarakat Tobelo sudah sangat menyadari bahwa konflik itu hanya merusak tatanan umat beragama.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Nurul Huda, *Pemikiran lbn Khaldun Tentang Ashabiyah* ("Jurnal" SUHUF", Vol. 20, No. I, Mei 2008), h. 41-45.

#### BAB V

#### **PENUTUP**

Demikian hasil yang di peroleh dalam Penelitian pola interaksi umat beragama di Tobelo Kabupaten Halmahera Utara maka selajutnya penulis ingin menampaikan beberapa kesimpulan dan saran dalam penelitian ini:

### A. Kesimpulan

1. Hubungangan Seagama: Yaitu perasaan seimanantara Islam Islam yang mempunyai degan perasaan sepenagungan yang tidak memebedakan antara golongan yang satu dengan golongan yang lain dibawah nauangan Pancasila dan UUD 1945. Adanya sikap toleransi Suatu kesadaran bahwa mereka hidup bahwa mereka hidup yang berlain agama mereka menyesuaikan diri, bergaul atau bersosialisasi saling menghormati degan agama lain, contoh di bulan puasa warung buka hanya separuh tidak makan dan juga tidak menampakan makan dan minum di muka umum agar tidak menyinggung perasaan orang islam mereka bersikap terbuka dalam berhubungan. Dalam acara-acara keagamaan mereka saling membantu antara satu pemeluk dengan pemeluk agama lainnya.

### B. Saran

- Upaya menciptakan dialog dan hubungan antar umat beragama yang kongkrit serta meningkatkan toleransi kerja sama saling menghargai guna menjalin persatuan dan kesatuan bangsa.
- 2. Segenap warga masyarakat Tobelo agar lebih bijaksanakan dalam menyikapi perbedan- perbedaan yang cada bukan di jadi alas an terjadi nya komplik tapi jadikan lah sebagai pemerekat persatuan hendaknya masyarakat Tobelo selalu dalam kondisi aman dan da

#### DAFTAR PUSTAKA

- Abudin Nata, Metodogi Studi Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo, 2000
- Abbudin Nata, Metodologi Studi Islam (Cet. VIII; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2003
- Bambang Prasetyo dan Lina Miftahul Jannah, Metode Penelitian Kuantitatif: Teori dan Aplikasi (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2007
- Bunyamin, Teknik Interpretasi Historis dalam Penafsiran Al-Qur'an (Implementasi terhadap ayat-ayat jihad) (Watampone: Lukman al-Hakim Press, 2014.
- Burha Mungin, Metodologi Penelitian Sosial dan Ekonomi (Jakarta: Kencana, 2013
- Dadang Kahmad, Sosiologi Agama. (Bandung: Rosda Karya, 2002
- Al-Yasu'I Bulis, al-Munjidu fi al-Lughati wa al-A'laam, (Beirut: Dar Masyriq, 2005
- Nana Syaodih Sukmadinata, *Metode Penelitian Pendidikan* (Cet. II; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2006
- Irawan Soekarta, Metodologi Penelitian Sosial, Cet. III.( Bandung ; Remaja Rosdakarya, 1999
- Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jilid I, Jakarta: UI-Press, 2010
- Bandingkan J. Dwi Narwoko & Bagong Suyanto. (ed), Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2004
- M, Ali Imran, Sejarah terlengkap Agama-Agama Dunia, Yogyakarta, IRCISoD, 2015
- J. Dwi Narwako & Bagon Suyanto (ed), Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan, Cet.V. Jakarta: Kencana Penada Media Group, 2011
- Pernyataan ini ditegaskan oleh Adnan Aslan dalam satu karya disertasi doktoralnya.

  Lebih lanjut baca; Adnan Aslan , Pluralisme Agama dalam Filsafat Islam dan Kristen Seyyed Hossein Nasr-John Hick, terj., Syahri A. Tanjung. (Bandung: Alifya, 2004)
- Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa, Jakarta & Pustaka Jaya, 1981)
- Robert N. Bellah, Beyond Belief, Esci-esci tentang Agama di Dunia Modern, (Jakarta: Paramadina), 2000

- Mukti Ali, Ilmu Perhandingan Agama di Indonesia, (Bandung: Miżan, 1999
- G. Aloysius, The Study of Religion-in-Society: A View From Below,", dalam Religion And Society, Vol.42., No. 1., March, 1995
- Emile Durkheim, "The Elementary Form of Relegious Life", dalam *A Reader in Antropology of Religion*, Michael Lambek, ed., (Australia: Blackwell Publisihing, 2002
- Haroon Nasir, "Religious Approach for Liberation from Poverty: A. Christian and Islamic Perspective", dalam al-Mushir, Vol. 43. Number. 4., 2001
- J. Dwi Narwoko & Bagong Suyanto, Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan, 2011
- Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, (Bandung: Mizan, 2000
- Rusydi Sulaiman, *Pengantar Metodologi Studi Sejarah Peradaban Islam*, Jakarta: PT. Gaja Grafindo Persada, 2014
- Yustion, dkk (Dewan Redaksi), Islam dan Kebudayaan: Dulu, Kini dan Esok, (Jakarta: Yayasan Festival Istiqlal, 1993
- Paul, Johnson, Teori Sosiologi Klasik dan Modern (Jakarta: PT Gramedia, 1986
- Masri Singarimbun dan Sofian Efendi, Metode Penelitian Survei (Jakarta: LP3S, 1984
- Jamali Sahrodi, Metodologi Studi Islam: Menelusuri Jejak Historis Kajian Islam ala Sarjana Orientalis (Cet. I; Bandung; CV. Pustaka Setia, 2008
- Bambang Prasetyo dan Lina Miftahul Jannah, Metode Penelitian Kuantitatif: Teori dan Aplikasi (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2007
- Bunyamin, Teknik Interpretasi Historis dalam Penafsiran Al-Qur'an (Implementasi terhadap ayat-ayat jihad) (Watampone: Lukman al-Hakim Press, 2014
- Filsafat adalah ilmu pengetahuan yang menyelidiki hakikat segala sesuatu untuk memperoleh kebenaran. lihat Soetriono dan SRDm Rita Hanafie, Filsafat dan Metodologi Penelitian. (Jakarta: CV ANDI OFFSET, 2007).
- Irawan Soekarta, *Metodologi Penelitian Sosial*, Cet. III.( Bandung ; Remaja Rosdakarya, 1999
- J. W. Ajawaila, Hibualamo: Upaya Mencari Jati Diri dalam S.S. Duan. Hein dan Hibualamo: Tobelo Pos Menelusuri Jejak Kepemimpinannya (Tobelo: Tobelo Pos, 2008), h. 39

Pierre Bordieu, dalam Rechard Harkat (ct.al) Habitus +Modal) +Ram' =poletik sulasastra (Yogyakarta: 2005), h. vii-x.

Geoge Ritzer Douglas J. Goodman, Teori sosiologi modern (Jakarta: Kencana, 2006), h.528-530
Satrio Arismunandar, Pierre Bourdieu dan Pemikirannya Tentang Habitus, Doxa dan Kekerasan Simbolik "Makalah" tt,2011

## MPIRAN : II DOKUMENTASI PENELITIAN





Fotoo : 1 dan 2 Wawancara Bersama Jafar Urais Kemenag Halmahera Utara



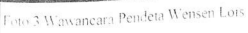




Foto 3 Wassancara Penyuluh Agama Kresten



Peneliti saat di Kantor Bupaati Halmahera Utara



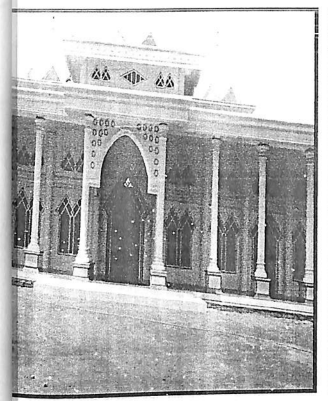
Varvancara Pendeta Jeane Djou Bimas Kresten



Foto.6.Peneliti Saat Berada di Rumah Adat Hibualmo



Foto 8 Wawancara Humas Kesbangpol Halmabera I tara



oto.9. Mesjid Raya Tobelo Halmahera Utara



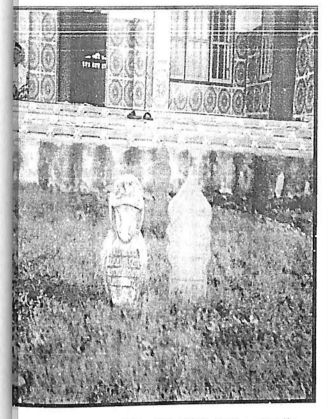
Foto 10 Gereja Elim Halmahera Utara



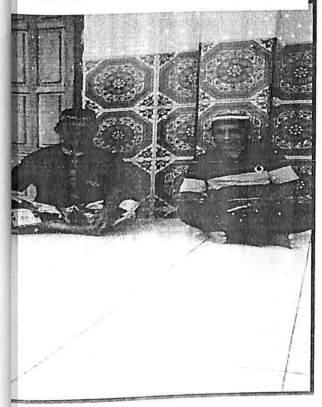
Foo 11 Gereja Maselu Injil Hamaba a



Foto 12 Ruburan Masal K mflik 1900 di Des Populo



12. Kuburan Masal Konflik 1999 di Desa Popilo



oto 14 Wawancara Immam Mesnd Popilo

Foto 13. Wawancara Immam Mesjid Gorua

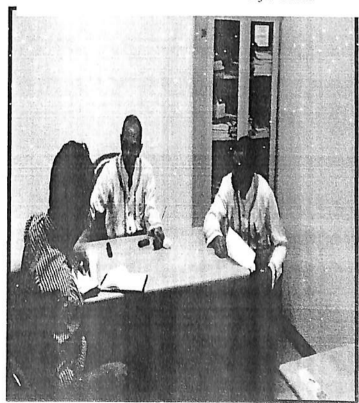


Foto 15 Wawaneara Sekretris Kesbangpol Kadir Tutopoho